# التيراه ألماني شرائي المانية المانية

للعَلامَة حُسَام الدّين محمَّد بن محمّد عُمَر الأخسيكتي المُتوفِّئ ٥



بعدادة تيب محرّ رأنورالبرجشاني

شَيْخ الحديث يجامعة العُلوم الإسلاميّة علامه يوسف بتوري تاؤن كراتشي





www.islaminsight.org



النبيرالمذسك شرياني سندار الاستنادي مستليدار الطينساني

# التيبيرالهدّسني شرح ألحنب



لِلعَلَامَة حُسَامِ الدِّينِ محمَّد بن محمَّد عُمَر الأَخسيكتي المُتوفِّكِ،

اعدادوترتيب محرّداً نورالبرحساني

شَيْخ الحَدِيثُ بِحَامِعَة العُلوم الإسْلامَيَة عَلَامه يوسف بَنوري تاؤن كراتشي





www.islaminsight.org

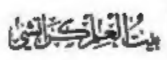
#### جميع الحقوق محفوظة للناشر

2004

Email: umaranwer@gmail.com

Cell: +923333900441

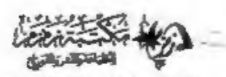
# جميع الحقوق محقوظة للناشر اللطبعة الثانية ١٤٣٥م - 2014





A-30 BLOCK-19 GULDHAN-&-IGBAL, KARACHI-PAIGSTAN CBLL-1000-2273020 - 6333-3800441

Omeranwer@hotmeil.com



Statemb Carries, Shop # 2, Caracté Line # 3, Hear Muzakten Manjid, Under Burger, Karacté Pontal Codo : 74200 Topan : +92-21-32729080, +92-21-32780374 Fax: +92-21-32725873

E-mail: zamzenpublisher@gmeil.com Visionis: Hills://www.apmzenpublishers.dom

# كتب المؤلّف في نظر فضيلة الدكتور وهبة الزحيلي صلحب التأليفات الليّة الفهيرة

فضيلة الأستاذ الحليل الشيخ الكبير محمد أنور البلخشاني المحترم السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، وبعد:

وصلنى عطابكم الكريم وهديتكم القيمة: الكتب الخمسة ، وذلك يدلُ على علقكم الكريم ، وأدبكم الحم العلى ، فلكم منى علص الشكر والامتنان والتقدير ، وفي كتبكم عير وبركة وتيسير للعلم واذلال قياده ، وهذا دليل على سعة الأفق العلمي والتمكن من تعيد طريق الفهم أمام الاعربن .

وانّى لأشكر تواضعكم أيضا وحسن ظنّكم بي ، فالمهمّ تحقيق الفائدة عن طريقتي أو طريقكم .

بارك الله في حهود كم المعلمة وفي متابعة سير التعليم في أنحاء الهند باللغة المعربيّة ، فذلك ليمس من السهولة ، وحرصكم على العربيّة دليل على قوة الايمان والاخلاص لوصل الطلاب بمصادر المعرفة التي أغلبها بالعربيّة .

أرجو الله أن نلتقي بكم حين زيارتنا لفضيلة أخينا العلّامة محمّد تقى العثماني في ٩/٢٠ الشهر القادم، والله الموفق.

> والسلام عليكم أحوكم عنادم العلم والعلماء وهبة الزحيلي

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### ١-مقدمة

الحمد لله خالق البدايع، ومنزل الشرائع، والأمر بحفظ الودائع، ومعلم الحرف والصنائع، مفجر الأنهار والينابيع، مُقعد القواعد، وواضع الكلبات، وموصل الأصول، ومخرج الجزئيات، للختار لرواية دينه العدول الثقات، المبشر بالجنة لمن أمن وعمل الصالحات، والمؤيد عبده محمداً الله بالأيات البينات، فأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمد عبده ورسوله، صلى الله تعالى عليه وعلى أله وصحبه وعلماه أمته وأتباع ملته، وبارك وسلم تسليماً كثيراً.

أمّا بعد: فإن تقسيم العلوم الشرعية إلى الأصول والفروع، فقد اختاره الله تعالى في كتابه وقال: ﴿أصلها ثابت وفرعها في السماء﴾ أى أصل الكلمة الطبّة المشبّهة بالشجرة الطبّة ثابت في القلوب، وتخرج فروعه والأعمال الصادرة لأجله، وتتصعد إلى السماء ﴿إليه يصعد الكلم الطبّب والعمل الصالح يرفعه﴾، فأشارت الآية إلى أن الأصل ثابت لا يتغيّر، والفرع يتفرّع ويخرج من الأصل كلّ حين بإذن ربّه، فالأصل كالشمس وفرعه كضوءها، أو هو كالشجرة، والفرع ثمرتها، كما يدل عليه التثبيه، فأصول كلّ علم (فقها كان أو غيره) طرق مذللة، ومنهاج واضح في فهم ثلك العلوم، والوصول إليها، كما أن أصل الأعمال، وهو الإيمان حامل وموجب ومحرك للإتيان بالأعمال، فمتى كانت الطرق وعرة، والمناهج صعبة، يعسر الوصول إلى الغاية، ويشكل إدراك النهاية.

(۱) فأصول التفسير هي القواعد المستنبطة من كلبات الآيات واستقراءها، أو الموضوعة بضوء سياق الآيات وسباقها، والتي تمد وتساعد في فهم مدلول الآيات وأحكامها، ثم هي على نوعين: الأصول التي تتعلق بقواعد الرواية، والتي أخذت من قواعد الدراية، ومن أجلها تتنوع التفاسير.

(۲) وأمّا أصول الحديث فهى القواعد الموضوعة من أحوال المتون ورواتها،
 وما يتعلق بهما.

(٣) وأصول الفقه استعملت في معنيين: (١) أدلة الفقه: وهي الأدلة الأربعة المتفق عليهاً. (٢) والقواعد التي يتوصل بها الفقيه إلى العلم بالأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية.

ففي كتب أصول الفقه (بأي طريقة كانت من طريقي المتكلّمين والحنفية) ببحث عن المعنيين (عن الأدلة وعن القواعد الموصلة إلى فهم الفقه من الأدلّة).

وقد أشار النبي ﷺ إلى بعض الأصول والكليات الفقهية التي يتفرّع منها أحكام وجزئيات كثيرة، ويفهم منها طريق الاستنباط والتطبيق، وأخذ الأحكام من النصوتص.

- (١) قال النبي على في ربط الأعمال بالنية: «إنما الأعمال بالنية». (٢) وفي أن مدار الثواب والعقاب هو النية دون العمل قال: «وإنما لكل امرئ ما نوى» ومرةً قال: «نية المؤمن خير من عمله».
- (٣) وقال 海: «الغرم بالغنم» أى من وجب عليه غرامة شيء يكون له نفعه أيضًا. (٤) وقال: «الخراج بالضمان» فمن وجب عليه ضمان شيء، يكون له ما خرج منه من الفوائد والمنافع.
- (a) وقال عليه الصلاة والسلام: «لا ضرر ولا ضرار في الإسلام» أي لايقبل المسلم ضرر أحد ولا يضر أحداً.
- (٦) وقال: «كل مسكر خمر وكل خمر حرام». (٧) و «نهى النبي ﷺ عن بيع ما ليس عنده». (٨) و «نهى النبي ﷺ عن بيع ما لم يقبض».

(4) و انهى النبي النبي عن ربح ما لم يضمن (١٠) وقال: البحرة من الرضاع ما يحرم من النسب (١١) وقال: اكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته (وقال الفقهاء)

(١) اليفين لا يزول بالشك. (٢) الأمور بمقاصدها.

(٣) العادة محكَّمة (٤) فما رآه المؤمنون حسنًا فهو عند الله حسن».

(٥) لام الجنس تبطل معنى الجمعية . (٦) لا يجوز الجمع بين الحقيقة والمجاز .

(٧) لا يجوز العموم في المشترك، وغيرها من الكليات.

وفي الفرآن المجيد وردت الكليات الاعتقادية :

(١) ﴿كل شيء هالك إلا وجهه﴾.

(٢) ﴿كُلُّ مِنْ عَلِيهَا قَانِ ﴾ .

(٣) ﴿كُلُ نَفْسَ ذَائِقَةُ المُوتِ».

(٤) ﴿وكلُّ شيء أحصيناه في إمام مبين﴾ .

(٥) ﴿وكل شيء أحصيناه كتابًا﴾.

(٦) ﴿قل كلّ يعمل على شاكلته﴾.

(٧) ﴿كل امرئ بما كسب رهين﴾.

(٨) ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلِيهَا حَافِظ ﴾ .

(٩) ﴿كُلُّ لِهُ قَالِتُونَ﴾.

(١٠) ﴿خالق كل شيء وهو على كلّ شيء وكيل﴾.

(١١) ﴿ وَإِنْ كُلُّ لِمَا جَمِيعِ لَدِينًا مَحَضُرُونَ ﴾ .

(١٢) ﴿ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد﴾.

(١٣) ﴿إِن الله على كلَّ شيء قدير ﴾.

(١٤) ﴿ والله بكل شيء عليم ﴾ .

(١٥) ﴿والله على كلّ شيء شهيد﴾.

(١٦) ﴿وكلِّ إنسان ألزمناه طائر في عنقه﴾.

(١٧) ﴿كُلُّ فِي قَلْكَ يُسْبِحُونَ﴾.

والقواعد الأصولية بعضها مأخوذ من النصوص، وبعضها من آثار الصحابة والتابعين، وبعضها من كلام العرب وأصول أهل اللغة، وأكثرها من كلام الفقهاء المتقدمين، ومن الكليات التي استخدموها عند الاستدلال بالنصوص، فالقواعد الأصولية هي أعم القواعد التي يحتاج إليها الفقيه في فهم الفقه وأخذه من أدلته، وتلك القواعد على نوعين: بعضها مأخوذ من عمومات النصوص، وهي قواعد منصوصة -كما أشرنا إليها- وبعضها مأخوذ من عمومات كلام الفقها، وهي قواعد اجتهادية، وهذه أكثر في كتب أصول العقه.

# ٢-منهج العلامة حسام الدين في "منتخبه "

وقد نهج حسام الدين في منتخب منهج المدرسة الحنفية في الأخذ بالمنقول قبل الأخذ بالمنقول، وفي الاستقاء من الينابيع النقلية، والاهتمام بها قبل احتياجه إلى الحياض العقلية، فذكر الأصول والقواعد المنصوصة أو المنقولة، ثم فرع عليها الجزئيات والأمثلة النطبيقية، واختار في التقسيمات والأمثلة أسلوب البزدوى والسرخسي، ولم يذكر الوجوه العقلية التي استخدمها أصحاب مدرسة المتكلمين في التقسيمات، وبيان وجوه الحصر، بل أراد أن يثبت النقل من طريق النقل أولا، حتى يظهر هدم توقفه على العقل، نعم قد يؤيد النقل بالعقل، ويشير إلى بعض الوجوه العقلية، كما فعل ذلك في بحث الأحكام المشروعة، فعرف العقل وأثبت ضرورته للأهلية (أهلية التكليف) وفهم الخطاب، وذَكَرَ مجاله والأمور التي يُحتاج فيها إلى العقل بكليته، وما لا يحتاج إليه، أو ما لا يصل إليه العقل.

وردٌ على من ألغى العقلَ، وعلى من جعله أصلا، وقلمه على النقل ردًا شديدًا.

وأمّا أصحاب مدرسة المتكلّمين فاهتمّوا بالوجوه العقلية أكثر من اهتمامهم بالوجوه النقلية، فذكروا الكليات العقلية، ولم يأثوا بالتفريعات والجزئيات والتطبيقات العملية مثل أصحاب المدرسة الأولى. ومن أهم كتب مدرسة المتكلّمين \* البرهان " لإمام الحرمين المتوفى ٤٧٨هـ، وكتاب "المستصمى للإمام الغزالي المتوفى ٥٠٥هـ، وكتاب "المعتمد لأبي الحسس البصري المعتزلي المتوفى ٤٣٦هـ.

ومن أشهر كتب المدرسة الحنفية: تقويم الأدلة لأبي زيد الدنوسي المتوفى • ٤٣هـ، وميران الأصول لعلاء الدين السمرقندي المتوفى ٥٥٢هـ، وأصول البزدوي المتوفى ٤٨٦هـ، وأصول السرخسي المتوفى ٤٩٠هـ.

وهذا هو وجه الفرق الأساسي بين منهج المدرستين، وللتعلق بين المهجين بدأ بعض العلماء بالجمع بينهما، مثل بديع النظام الساعاتي الحنفي، وعبيد الله البخاري، وابن الهمام وغيرهما.

# أنواع كتب أصول الفقه

فجاه كتب أصول الفقه على ثلاثة طرق '

طريقة الجنفية، وطريقة المتكلّمين، وطريقة الجمع بين المنهجين، وقد فصّلتُ هذا البحث في مقدمة "تيسير أصول الفقه" أولا، وبسطته في مقدمة "أصول المقه للمبتدئين" ثانيًا، فلا حاجة إلى تطويل المقدمة مهذا البحث ثالثًا.

والحاصل: أنَّ المصنَّف انتحب كتابه من آصول فحر الإسلام البردوى ، ومن "أصول الإمام السرخسي" على طريقة ومنهج الحنفية، وأظهر بعمله وأسلوبه أن كتابه هذا ليس على منهج المتكلمين، حيث ترك بحث الحكم وأنواعه، وَذَكِرَ . الحاكم والمحكوم عليه وللحكوم به، وكون الحكم بديهيًا أو نظريًا، فإنها يكنها اصطلاحات وتعييرات كلامية .

ولا شك أنه استفاد من محاسن أصول الكرخي، وأسّس أصوله من "تأسيس اللبوسي"، كما أنه قوّم كلامه من "تقويم أدلته" وسنذكر في بيان مأخده بقية الكتب التي اقتبس منها -إن شاه الله تعالى-.

# ٣- أسلوب العلامة حسام الدين في "منتخبه "

واعلم أن المهج هو طريق بيان المباحث (أصولية كانت أو عيرها) كمهم المتكلّمين، ومنهج الحنفية، والمنهج المحلوط بينهما، ومنهج المنطقيين ومنهج اللعويين والبلاعيين وعيرهم.

والأسلوب هو طريق ترتيب الكلماث والحمل، والترتيب بين الدليل والدعوى (المدلول) وبين مقدمات الدليل، ورعاية الفيودات الصرورية، وترك الحشو والتطويل والإطباب الممل، والإيجاز المحل، وكذا ترك التعقيد والصعوبة أو احتيارها، فبرعاية هذه التراتيب وثلك الأمور وعدمها يعرف حسن الأسلوب وهماحته أو ضدهما.

والبنطقي عقلي وبرهاني خالص، وإنما هو أسلوب أصولي مصبوغ بأساليب المعتملة عقلي وبرهاني خالص، وإنما هو أسلوب أصولي مصبوغ بأساليب المعقهاء الأصولين، ومريّن ببعض الأساليب الجدلية المفحمة للخصم، ولم يترك الأسلوب الكلامي بكليته، وإنما اهتم ببيان المروعات المقهية رعاية لمنهجه المختار، وترك السط في اليان، والتعصيل في الكلام، فأسلوبه أسلوب المتون الموجزة الصعة، دون الشروح السهلة المسوطة، فاحتصاره مخل، وانتخابه منهم، فترك العنارات الواضحة، والتعبيرات الصافية، وأشار إلى الإشارات والرموز، وزاد على القارئ الإجمال والغموض.

# ٤- أهم الأبحاث الأصولية التي أوردها حسام الدين في "منتخبه"

ومن كثرة انتحابه واقتباسه من أصولى فخر الإسلام البزدوى والإمام السرحسى سمّى كتابه بـ المنتخب، وكان لقبه حسام الدين، فأضيف إليه المنتخب، وقيل: منتخب الحسامى ثمّ خفّقه قصحاء العجم، فقالوا: "الحسامى" الحسامى ثمّ خفّقه قصحاء العجم، فقالوا: "الحسامى" هذا هو وجه تسمية الكتاب.

١- ودكر بعد إجمال الأدلة الأربعة: الكتاب (القرآن) ثم عرّفه بالتعريف الرسمي العام، وبين مصداقه، وأشار إلى ما صدر عن الإمام أبي حبيفة من الفتوى حول نظم القرآن، ثم الرجوع عنه.

٣- ودكر للكتاب (القرآن) أربعة تقسيمات، وعشرين قسمًا مع سان تعريفاتها وأمثنتها، وأحكام كل واحد منها، وبيان مراتبها عند التقابل أو لتعارض.

٣- وثقب طرق استدلال سائر الأثمة بالوجوء الماسدة -والله أعدم عدد
 وجوه استدلال العلماء-.

ودكر منها حمسة وجوه، وبيّن وجه فسادها، وذيّنه ببيان المطلق والمقيّد وأبواعهما وأحكِمهما، وجاء لهما بالأمثلة المصوصة والفرعية.

إلى الأمر، وحمله من أقسام الخاص، واستدل عليه بقوله: "فإف صيغة الأمر من تصاريف المعل، وضع لمعنى حاص".

(١) معرّفه وذكر موجيه (٢) وأشار إلى حكم الأمر الوارد بعد الحظر (٣) ثم تكلّم عن إيجابه التكرار أو عدمه (٤) وتكلّم عن حكيم الأمر المطلق عن الوقت، هل يوجب الامتثال فورًا أم لا؟ (٥) ودكر أنواع المأمور به المقبد بالوقت، هل يكون له ظرفًا أو معيارًا (٢) وذكر أبواع الأداء والقصاء من الكامل والقاصر.

ه- ثم أشار في خلال بيان مباحث وأنواع المأمور به إلى الفرق بين نفس الوجوب ووجوب الأداء، ومثّل له من المعاملات بنفس وجوب الثمن ووجوب أداءه.

٦- وسحث بحثًا عقليًا دقيقًا عن أجزاء الوقت كاملها وناقصها، وجعل الوقت سببًا للوجوب في الطاهر، وعلَق كمال الوجوب بكمال جرء الوقت، ويقصانه بنقصانه، فجعل الحزء القريب من الغروب بافصًا، والجزء القريب من الطلوع كاملا، ثم فرع عليه جواز أداء العصر في أحر جرء من أجراء وقته، فجعله جائزًا، وجعل أداءا لهجر في آخر جزء من أجزاءه مكروهًا، وورد في الحديث. المرادركة من الصلاة فقد أدركها أي كلها.

٧- وذكر أمثلة فرعية للصوم، والركاة ، وصلاة المسافر والمريض، والسر
 والحج وأمثالها.

٨- وأورد فصلا مستقلا لبيان حكم الواجب بالأمر من الأداء والقضاء، ومن بيان المماثلة بين الأداء والقضاء، وتكلّم عن السبب الموحب للقصاء، هل هو السبب الموجب للأداء مفه أو غيره؟ ومثّل للقصاء مقضاء المسلاة والصوم والاعتكاف والقدية بدل الصوم، وقياس الصلاة عليه، ومحث عن بيان المماثلة الصورية والمعنوية، فذكر مثلين. مثلا معقولا، ومثلا غير معقول، وفرع عليهما أحكامًا وجزئيات.

٩- وجعل التكليف على العبادات مبناً وموقوفا على القدرتين: القدرة الممكنة (التي تجعل الفعل عكن الصدور والوقوع) والقدرة الميسرة (التي تجعل الفعل المكن يُسرًا وسهلا، وجعل الفرق بينهما بدرجة) ثم ذكر وجه آخر للعرق بينهما، وجعل مدار وجوب أداء الركاة والعشر والخراج على القدرة الميسرة، وفرع عليه جواز التكفير بالصوم عند الحث إذا ذهب ماله، وكذلك جعل مدار وجوب الخبح على القدرة الميسرة.

١٠ وأورد فصلا آخر بين فيه حس المأمور به، وذَكَرَ أنواع الحَسَن من المحسن لعيبه والحسن لغيره، ومثّل لكل واحد منهما مع بيان وجه العينية والغيرية، ثم بين حكم قسمى الحسن كليهما وفرّع عليه أمثلةٌ وجرئيات.

١١- وجاء يفصل مستقل لبيان النهى وبيان موجبه وحكمه، ودلالته على الفيح، وبيان أنواع القبيح من القبيح لعينه والقبيح لغيره، فجعل انقسام النهى باعتبار صعة القبح كانقيام الأمر باعتبار الحسن.

ثم جاء بالأمثلة التطبيقية لنوعى القبيح، وفرَّع طيها جزئيات محاثلة لها، وذكر أنواعًا من أسباب موجبة للقبح مع توضيحها بالأمثلة من العاهات والمعاملات العاملات العاملات العاملات العاملات العاملة.

وأجاب عن بعض الشبهات التي أوردت بزهم النقي نهيا، مع أن النفي

إحمار، والنهي إنشاء، وأورد محنًا دقيقًا في أن الفعل المهي المعنوع مثل الرما، هل يوحب بعمة قرابة المصاهرة؟

وجاء بمقدمات ولموازم معيدة لإثبات حرمة المصاهرة بالزما، وذكر مناسبة بين المرع والأصل ولأحلها يقوم الفرع (التراب) مقام الأصل (الماء).

١٢ - وجمع في فصل واحد حكم الأمر والنهى في صدّهما، يعنى هل يقتضى الأمر نشىء حواره صدّه أو سنّبته؟

وأشار إلى اختلاف العلماء فيه أولا، وأشار إلى محتار الحنفية ثانيًا، ثم فصّ المذهب المحتار، ومثّل له من الأمر والنبي

١٣ - ثم عقد فصلا لبيان الأسباب الطاهرة لوجوب الأحكام الشرعية، وقال. اعلم أن أصول الدين وفروعه مشروعة مأسباب جعلها الشرع أسبابًا لها (وعلامات لمعرفة وحوب أداءها)، فمثّل بالحج والبيت، والصلاة والأوقات، والكفارات وأسبابها، ثمّ فصل وطنّق كل حكم بسبه الخاص الموجب له ظاهرًا، فإن الموجب في الحقيقة هو الله تعالى، والأسباب علامات ومعرفات لوجوب الأداء عند معاينة الأسباب وتكورها بتكرر تلك الأسباب، وقدم أمثلة كثيرة للعادات والمعاملات والعقوبات، وفرع عليها مسأثل.

٩٤ - وذكر في آخر بحث الكتاب فصلا أشار فيه إلى نوعى الأحكام الشرعية من العريمة والرحصة، ودكر تعريفهما وحكمتهما، وأقسامهما، وأمثلتهما من العبادات المختلفة، وفرع عليهما مسائل.

# ٢- باب السنة

 ١- ذكر هما حريان التقسيمات والأقسام التي مرّت في بحث الكتاب، وأن السنّة فرع للكتاب في إجراء هذه الأمور ورعايتها.

٢- ثم قسم السنة (الحديث) إلى المسند والمرسل، وحعل مسند الصحابى

محمولا على السماع، وكدلك مرسل التابعين وتبع التابعين إن وصح أمره (حاله) واستبال إسباده، فهو محمول على السماع حتى حعله فوق المسد.

۳- ودكر الاجتلاف في قبول المرسل، والاجتجاح بحرسل غير حير القرون (عير لقسرون التلاثة) إلا إذا روى الثقات مسرسله كمسمده مثل مسرسل محمد ابن الحسن وهو من نبع التابعين.

٤- ثم دكر الأقسام الثلاثة المشهورة للمسد، وهي المتواثر والمشهور وخبر
الواحد مع تعريماتها وأمثلة بعصها، وأحكامها، وأعجب في جعله المشهور بوعاً
من المتواثر، وأسنده إلى أبي بكر الجماص، ومع ذلك يُصلَّل منكر الحبر المشهور
ولا يكفَّر.

۵- وأجار الريادة به على كتاب الله، وقال، وهو نسخ عبده، ثم أورد ثلاثة أمثنة للريادة على الكتاب بالخبر المشهور

۱۱ و دكر أربعة شروط لقبول حبر الراوى والأحد به وهي الإسلام،
 والعدالة، والعقل، والصبط

۷- وجعل حبر الراوى المستور كحبر العاسق في عدم جواز الاحتجاح به إلا المستور في الصدر الأول، أى فرق بين المستور من الصحابة والمستور من سائر القرون.

تُم بُحَثَ عن خبر العاسق بطهارة الماء وتحاسته، وأتبع على حبر العاسق خبر الكافر والصبيُّ والمعتود هي قبول خبرهم بنجاسة الماء إذا وقع في قنب السامع، أي يتحرى في قبول خبرهم سجاسة الماء وطهارته.

۸- وفرق بين العبادات والمعاملات التي لا إلرام فيها، كالوكالات والمصاربات والإدن في التجارة، بأن تجبر كل عير يعتبر ويقبل فيها، صواء كان كافراً أو صبيًا أو معتوهًا أو عبدًا أو أمةً، ثم استدل بقوله: لعموم الضرورة الداعبة إلى منفوط سائر الشرائط في قبول خبر هؤلاء.

٩- وجعل التحرّى شرطًا لقبول خبر العاسق مى حلّ الطعام وحرمته،
 وطهارة الماء ونحاسته.

ثم قال ولا صرورة في المصير إلى رواية الفاسق في الدين أصلا، فاستدلّ قوله الأنّ في العُدول من الرواة كثرةً، وديم عنية، قلا يصار إلى حبر الفاسق بالتحري (لعدم صرورته).

۱۰ و تكلّم عن قبول روايه أهل الأهواه (الدين حعلوا ديسهم على حسب أهواءهم) كلامًا تحقيقيًا بأن للحدر عدم قبول رواية من دعا الباس إلى هواه وبدعته لأن النحاجة (يقامة الحجه) والدعوة إلى الهوى سبب داع إلى التقوّل، فلا يؤتمن على حديث رسول الله ﷺ.

١١ - وقسم راوى حبر الواحد من الصحابة بعد حمله حجة إلى ثلاثة أقسام رئيسية. (١) بأن كان معروفًا بالعقه والتقدم في الاجتهاد، ودكر أمثلةً لهذا النوع، ثم قال في بيان حكم روايتهم على كان حديثهم حجة يترك به القياس.

(۲) وإن كان الراوي معروفًا بالعدالة والحفط والصبط دون العقه، عثل أبى هريرة وأنس بن مالك، فإن وافق حديثه القياس، عُمل به، ويؤحد بالقياس لضرورة حفظ القياس، وعدم انسداد باب الرأى، ومثّل بحديث (المصراة) المروى عن أبي هريرة.

(٣) وإن كان الراوى (من الصحابة) مجهولا لا يُعرف إلا برواية حديث أو حديثين، مثل وابصة بن معبد، وسلمة بن المحبّق، قدكر لمثل هذا الراوى أربع أحوال، ورتّب عدى كل حال حكمًا.

وقد أحدً المصنّف على تقسيمه هذا، وجَعلهِ أبا هريرة وأنس بن مالك فير فقيه، وعلى إحارته تقديم القياس على خبر أثالهما من الصحابة، فإنه ليس هذا مذهب الجمهور واحتيار المتقدّمين من علماء الجنفية، وإنما هو مدهب عيسى ابن أبان ومن تبعه.

وردً عليه عبد العرير البحارى في شرحه (كتاب التحقيق) على المنتحب ردًا شديدًا، وكدلك ردَّ على هذه الفكرة في شرحه (كشف الأسرار) على أصول البزدوى. وأعاد مى الآخر تأكيدًا أحكام المتواتر، والمشهور، وحبر الواحد، والحمر المكر.

۱۲ وختم بحث السنة بأصل متعق عليه عند علماء الحديث، وهو أن الراوى إدا ظهرت مخالفته عما رواه قولا وعملا بعد روايته إياه يسقط العمل بحديثه المروى عنه، وكذلك يسقط العمل به إذا ظهرت المحالفة من أثمة الصحابة وأثبة الحديث؛ لأن شأن الحديث لا يحمى على أمثالهم، فمحالفتهم وتركهم العمل به دليل على ضعمه أو نسحه.

۱۳ - ثم أورد بحث المعارضة، وعرفها، وبين أنواعها وطريق دفعها، وأشار إلى الاحتلاف في تعارض حبر الإثبات والنفى، وإلى دفعه في الروايات الحديثية، وجاء بالأمثلة والتفريعات.

١٤ - وأكمل بيان السنّة بذكر البيان وأنواعه الخمسة، ومن أهمّها السنخ،
 والاستثناء، والتعليق والنذر، وفرّع على أنواع البيان مسائل عجيبة.

١٥ - وتصدي لبيان أفعاله عليه الصلاة والسلام والاقتداء بها.

الوحى بنوعيه، ومن طريق الاجتهاد والإلهام، وكان ﷺ أحكام الشرع من طريق الوحى بنوعيه، ومن طريق الخطأ في الوحية بنوعيه، ومن طريق الخطأ في الاجتهاد، مل ينبّه الله تعالى كما قال: ﴿عما الله عنك لم أدنتَ لهم﴾.

 ١٧ - وتكلم عن شرائع من قبله من الأنبياء وجعل عدم إنكار الكتاب والسنة شرطًا للأحذبها.

العلماء وأقوالهم فيه، وعين موضع الخلاف ومحل النواع، ثم قال. لا يعدو الحق عن أقوالهم فيه، وعين موضع الخلاف ومحل النزاع، ثم قال. لا يعدو الحق عن أقوالهم في صورة اختلافهم، و ختم البحث مجوار تقليد التابعي وشرطه

# باب الإجماع

الم يتعرّص لتعريف الإجماع، وتكلّم عن من يعقد بهم الإحماع، أو من يكون أهلا للإحماع، فدكر في هذا الصدد أربعة أقوال، وصحّع القول الرابع، ثم دكر من لا يضر محالفتهم الإجماع.

٣- ودكر للإحماع (فوةً وضعفًا) أربعة أقسام أو أربع مراتب

٣- فذكر احتلاف العلماء في المرتبة الرابعة

 ٤- وتكلم هي الأحر عن طريق وصول الإجماع إليا، فدكر له بهدا الاعتبار ثلاثة أقسام عن طريق التواتر، وعن طريق الشهرة، وعن طريق أحبار الأحاد

#### باب القياس

۱- جعل موضوع البحث الأساسى في القياس حمسة أمور
 بيان نفس القياس (أي مفهومه اللغوى والاصطلاحي) وبيان شرطه،
 وركبه، وحكمه، والدفاع عن الأسئلة الواردة على القياس

وأشغل صفحات من منتجبه عباحث القياس والكلام عن هذه الأمور الخمسة الأساسية، فإن مدار القياس واستساط الحكم به على معرفة تنك الأمور

٧- وتكلم عن الاستحماد وجَعله بوعًا من القياس، من عير أن يكود حجة مستقلة، فيريد به عدد الأدلة الشرعية على الأربعة، ولم يستحسن سائر الأثمة بإبكارهم إيّاه، ثم جعل له أربعة أنواع، واستوعب أساب ضرورته وشرائطه، ولفوّة علّته، وصعف علّة القياس الطاهر عند التعارض، جُعلِ الأحد به مستحبًا، وسمّى بالاستحسان.

٣- وجُعَلَ استصحاب الحال حجة دافعة دون مثنة.

٤- وتكلم عن العلل الطردية والمؤثرة، وجعل مدار القياس العلل المؤثرة،
 ثم جاء بأمثلة وتقريعات.

٥- ودكر لدمع العلل الطردية أربعة وجوه، ولدفع العلل المؤثرة وحهير، وحاء في أثناء البحث بالتفريعات المقهية والأصولية، وأشار إلى مسائل فقهية هامية عاية الأهمية، وهي الحقيقة أورد في باب القياس بوعًا من العقه التطبيقي الدي يحتج إليه العقيه كثيرًا.

١- ثم أورد بحث الترجيح فعرفه، ثم ذكر ما يصدح أن يكون مرحمًا من الأدلة، وذكر أساب الترجيح، فقدم للترجيح أربعة أفسام أو أربعة أساب، ثم فرع على كل سب مسائل وأحكامًا فقهية، فطلق الفروع على الأصول تطبيقًا عدميً رصيتًا يتحيّر منه العقول.

٧- محمر حميع الأحكام التائة بالأدلة الأربعة على بوعير. (١) الأحكام المشروعة (الأحكام التكليفية) (٢) وما يتعلق به الأحكام المشروعة (الأحكام الوضعية).

ثم يقول في وجه إبراد الأحكام بقسميه بعد باب القياس: وإنما يصح التعليل للقياس بعد معرفة هذه الجملة (من الأحكام) فألحقناها سهدا الباب (باب القياس) لتكون وسيلة إليه بعد إحكام طريق التعليل

آب ودكر للاحكام التكليمية أربعية أبواع، ثم جاء بأمثنتها، فجعل حقوق الله تعالى الخالصة ثمانية أنواع، فأورد أمثلتها، وتمرّع عليها مسائل وحرثيات تتعلق بالعقائد، والعمادات، والمعاملات، والعقوبات، والحروب، والصلح، والحقوق الاحتماعية التي يحتاح إليها الشر في حياته.

٩- ثم دكر للأحكام الوصعية المتعلمة بالأحكام المشروعة أربعة أبواع وهي السبب، والعلقة، والشرط، والعلامة، وعرف كل واحد منها، وقدم لها الأمثلة، ومرع عليها مسائل وجرئيات كثيرة تستوعب جميع أبواب العقه، وكل أبواع مسائله.

 ١٠ ذكر اختلاف الأنظار في مرتبة العقل ومقامه، هل هو من العلل الموحة أم لا؟ وهل يتوقف معرفة الحسن والقبح عليه أم على الشرع؟ (١) فجعله المعترلة حاكمًا، وقالوا يتوجه الخطاب من حابب العفل،
 فحعلوه فوق الشرع

 (٢) وألعاه الأشعرية، وقالوا الاعبرة بالعمل أصلا دون السمع، فلا يؤاحد بالشرك قبل الدعوة عندهم.

 (٣) ثمّ ذكر القول الصحيح في هذا الصدد بأنّ المقل معتبر لإشات الأهلية فعرّف العقل وعين محاله، وعلاقته بالحواس، وشبّهه بالشمس في منكوت الظاهر.

وقال وما بالعقل كماية في معرفة الحسن والقبح، ومعرفة السعادة والشقاوة، من يحتاج إلى الشريفة، ثمّ فرّع على هذا الأصل (أنّ العقل ليس عستقل ولا حاكم ولا أنه عاجر محص ولعو) مسائل من الأهلية والوجوب والقصاء والعدية والعقوبات وضمال المتلفات

۱۱ دكر الأهلية، وحمل ساء أهلية الوحوب على قيام الدمة والعهد، وأشار إلى العهد الدى أحده الله على عباده (على درية أدم) يوم ﴿قُول أللتُ مُركَم﴾، وهرَّع على هذا العهد الأرلى مسائل، وعقائد، وتكاليف، وقال، إلى رسال الرسل وإمرال الكنب تدكير لهذا العهد المسيّ، وقسم الأهلية تقسيمًا ثاليًا، وهو أنها قد تكون كاملة، وقد تكون قاصرة، وعرَّع عليه حرثيات وأمتلة.

17 - وعقد فصلا مستقلا لبيان العوارض على الأهلية، ثم جعل تلك العوارض بوعين سماوية، ومكتبة، ودكر للعوارض السماوية أحد عثر بوع، وللعوارض الكتبة يكون بكسب وللعوارض المكتبة يكون بكسب المكلف بفسه، وبعضها يكون بكسب غيره، قالحهل والسعه والسكر وغيرها تكون بكسه، والإكراه يكون بكسب عيره.

ثمَّ فرَّع على هذه العوارص مسائل محتلفة وحرثيات متعددة واحتمالات عكمة.

وفي ديل العوارص المكتسبة دكر للجهل أبواعًا، وأدرح فيها الخطأ في الاجتهاد، فردّ على بعص الأثمة، وشَدّد عليهم، وحعل حطأهم جهلا

وأطب البحث في الهرل، والمسائل المتعرَّعة عليه، وذكر لها أمنده احتياضة أو تقديريةً

١٣ - وفي الآخر ذكر بعض مسائل الحطأ والسفر، مع ذكر الأصول لني
 تتفرع تلك المسائل عليها

۱۹ - وأورد في احتتام بحث العوارض المكتسة مسائل الإكر ه سوعيه بعد
 دكر الأصول الواردة في نوعي الإكراه، وأطال الكلام فيما يتعلق بالإكراه، وفعا
 يتفرع عليه.

ان بعض قواعد الأصول مأحود من كلام العرب وعرف أهل اللعة واستعمال الحروف في المعانى في كتبهم، فتحهم المصلف، وحعل باب حروف المعانى ديلا لكتابه

17 - وذكر منها بوعين مهمين كثير الوقوع في الكلام، وكثير الخاحة إليهما، فصارت مناحث (المتحب) الكتاب الأساسية التين وحمسين

# ٥-مراجع حسام الدين الأخسيكتي في منتخبه

المراجع التي رجع إليها حدم الدين وانتحد منها كتابه المنتحد كما يلي ١- أصول فحر الإسلام البردوي المتوفى ٤٨٦ هـ حيث وجدت بعد المقابلة اكثر عباراته محتصرةً أو ملحصةً مه

٧- أصول الإمام السرحسي المتوفي المتوقى ٤٩٠هـ (مقدمة مبسوطه).

ولم يدكر المصنف أبا زيد الدموسى المتوفى ٣٠٠ هـ ولا كتابه تأسيس النظر و تقويم الأدلة وكدا ليس لكتاب الجدل و مأحد الشرائع تأليمي أبي المصور الماتريدي دكر في المتحب ولا إشارة، وكذا لا اعتماد بقول من يقول إن صاحب المتحب أحد من المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسن المصرى المعترلي، المتوفى ٣٦١ هـ، فإنه لم يدكره ولا كلامه قط، لا صراحة ولا إشارة المعترلي، المتوفى ٣٦١ هـ، فإنه لم يدكره ولا كلامه قط، لا صراحة ولا إشارة المام محمد عن الحامم الحامع الحامع المحمد في الحامع

الصمير ، (٢) وقد يقول قال في الجامع ولم يصرح ما المراد من الخامع الحامع الصمير أو الحامع الكير ، وإنما يظهر مراده يعد المراحمة إلى حامعيه (T) وقد يقول وله محمد في الأصل (المسوط)

- (٤) وقد يقول قال محمد في الريادات ، ولم يذكر السيرين (السير) و (السير الكبر)
- ٤- ودكر الحصاص في الموضعين من كتابه، وأنا سعيد البردعي وأنا الحسن لكرخي في موضع واحد،
- (٥) وذكر من الأثمة المتقدمين أما حميقة الإمام، والإمام أبا يوسف،
   والإمام محمد، ورفر بن هُذَيل، وحسن بن رياد،
- ٦- ودكر أقوال الإمام الشاهمي وآراءه، ثم ردّ عديه، ولم يدكر أيّ سد الأقوال الشاهمي عادة علماء ما وراء النهر من عدم دكر السند والإحالة إلى من أحدوا عنه.

وأنَّ عبر هولاء الأثمة فلم يدكرهم، ولا أقوالهم، وما أشار إليهم قط، بالبت لو دكر الكتب التي انتجب منها منتجه، أو دكر مأحد أقوال أنعتنا الثلاثة مع الإسدد إلى القائلين، أو إلى الكتب، أو دكر مراجع أقوال الإمام الشاهمي

هذه هي حقيقة الأمر في مصادر منخبه، ومن راد عليه، فهو حرص وتحمين، وظلّ وحسان، فإنّى تصفّحت الكتاب، وطالعته كلمةً كلمةً فما وجدتُ غيرهدا.

# ٦-ترجمة المصنّف

هو الإمام الفقيد الأصولى المنكلم النظار محمد بن محمد بن عمر الأحسيكتي (فإن الناء المثلثة ليست من الحروف العارسية، والكدمة أحسيكت عارسية) من عدماء القرن السابع الهجرى، يسبب إلى أحسيكت بعنع الهمرة ومكون الحادة المعجمة وكسر السين وسكون الياء، ثم الكاف المعتوحة، ثم ثاء مثلثة أو تاء مثاة فوقانية، والثاني (الناء) أولى، كما دكرنا وجهه.

تقع بلدة أحسيكت فيما وراء النهر، وهي من بلاد فرعابة على شاطئ بهر شاش (تاش قند) على أرض مستوية، بينها وبين الحبال تنحو فرسنخ، وتُعدّ من أبره وأبطف بلاد ما وراء النهر، وأطينها جواً، قال الشاعر أحمد بن محمد في هذه البندة:

من سوى تربة أرضى حلق الله الديماما إنّ أخسيكنّ أمّ لم تلك إلا الكراما

#### elete:

وما وجدتُ عي كتب التراجم والأعلام تاريخ ولادته، وأمَّا محلِّ ولادته فهو قصبة أحسيكَت من بواحي فرعانة.

### تاريخ وفاته:

توفى الشيخ الإمام الأحسيكتي في اليوم الثاني والعشرين من دى القعدة مستة ٦٤ هـ أربع وأربعين وست مائة للهجرة النبوية عليه ألف تحيات ورحمات.

#### مصنفاته:

وله كتب عنعة علمية غير المتنخب:

١- ممتاح الأصول مخطوط لم يطبع بعد.

٣- غاية التحقيق (في الأصول لم يطبع.

٣- دقائق الأصول والتبيين لم يطبع.

٤ - المتخب الذي نحن يصدد شرحه وتيسيره.

#### ٧- ثناء العلماء عليه

وكان الحسام الأحسيكتي من قحول العلماء الأعلام المشهورين بغرارة العلم ووقور العصل والبراعة، وكان إمامًا أصوليًا فقيهًا متكلّمًا بطّرًا، متبحرًا في العلوم الإسلامية بأنو عها، وكتابه المنتجب الموجر غاية الإيجار أصدق شاهد على عدمه وتبحره،

وقد ترجم له أن قطلوبها في كتابه تاج التراجم ، فقال عنه كان شيخًا وصلا إمامًا في الفروع والأصول، إلا أنه كان مقلا في التصنيف.

وقد مر الكلام حول منهجه ومراجعه هي منتحه هذا فلا نعيده، ويقول حاجي حديمة في كتابه كشف الظول في الثناء على كتابه المنتخب المنتحب في أصول المدهب محذوف الفصول، مبين الفصول، متداخل النقوص والمطائر، مسدر اللآلئ والجواهر، فتهالك الباس في تعليمه وتعلّمه، مكبّب هي تحديثه وتنقيره . (ج٢: ١٨٤٨)

# ٨- الشروح والتعليقات عليه

ولقد تصدى لشرحه جمَّ غمير من العلماء الأفداذ:

۱- ومن أشهر من شرحه (هيما علما) العلامة عبد العريز بن أحمد البحاري
 المتوفى ۷۳۰ هـ، وهو يقول في أخر ديباجته وتمهيده: ومسيته به كتاب التحقيق
 لاشتماله على كشف حقائق المعانى، وانطواه على شرح دقائق المبانى".

۲- وشرحه في حياة عبد العزير البحاري قوام الدين أمير كاتب س أمير عمر
 الإتقاري المتوفى ۷۵۸ هـ، وسمى شرحه "التبيس" وفرع من تصنيفه سنة ١٦٤هـ

۲- وشرحه أيضًا الإمام حسام الدين حسين بن على س الحجاج السغناقي المتوفى ٧١١هـ، وسمّى شرحه "الوافى" كما أنه شرح أصول البزدوى وسمّاه "الكافى"

٤ وشرحه حافظ الدين عبد الله بن أحمد السعى صاحب تفسير الدارن
 وكنز الدقائق المتوفى ٢١٠هـ.

وسمى شرحه النامى ويقول في احتام شرحه الحق س محمد أمير الدهلوى، وسمى شرحه النامى ويقول في احتام شرحه يقول الأحقر الفقير أبو محمد عد احق س محمد أمير س خواجه شمس الدين التبريرى ثم الملتاس، ثم الدهلوى قد فرعت من تسويد شرح الحسامي المسمى به النامى صبيحة اليوم الخامس من الربيع الأول سنة مائة ألف ومائتين وست وتسعين (١٢٩٦ هـ) من هجرة إمام المرسلين في الدهلي شاه جهان آباد حين كت ابن ثلاثين سنة مائة المنامى شاه جهان آباد حين كت ابن ثلاثين سنة أ

٦- وشرحه محمد بن محمد بن مين النورى أبو الفصل، وسمى كتابه المنتجب في شرح المتحب وفرع منه (من تصيفه) سنة ١٩٤ هـ، وهذا من أقدم الشروح والتعليقات عليه.

٧- وشرحه يوسف س شاهين سبط اس حجر العسقلائي، ولم أجد في ترجمته غير هذا الكلام الموجر.

۸- وعلق عليه بطام الدين الكيرانوى، وسماء النظامي على الحسامى ويقول في احتتام تعليقه وقد حصل العراغ من تسويد هذا الشرح يوم السبت في الربيع الثاني سنة ١٣٢٤ هـ من الهجرة السوية، وذكر في أحره مراجعه.

۹- وشرحه المولوي يعقوب البابي (محمف الباعباني) مسبوب إلى باغيان بوره قصة في الاهور، وطبع شرحه في جرئين، وله كتاب في الصرف باسم أساس العلوم ، وكتب حاشية على شرح الرصى على الكافية، وله تعليق على حاشية عبد العمور اللارى على الموائد الصيائية، وله شرح على صحيح البحاري سمّاه آاخير الحاري .

١٠ وعليه تعليق محتم سهل موجر للشيح محمد إبراهيم اللكوى، قد طبق
 كتاب التحقيق لعند العريز النحاري على الحسامي وجاء بنحل كاف وشرح
 شاف.

وأطهر قوائد عرزه وقرائد دوره، وبرك الإطاب، وأعراض عن الإيحار والإعجار، وجاء بالمساواه والتيسير، ومن الأسف لم يذكر وقت الشروع في التعليق والا رمان احتنامه، وهذا من أحسن الحواشي و للعليمات على مشحب المسامي، ويوحد هذا التعليق بهامش السبحة التي طبعها المطبع الوسمي المكنوى بالهند،

۱۱ م وعليه تعليق باسم الحامي على الحسامي للفيض الحسن س فحر الحسن الككوهي الهيدي على العثر بترجمة المستعد أكثر من هذا

۱۲ - وتعليق آخر موجر بأسلوب السؤال والحواب باسم الدرا السامى شرح الحسامى طبع في نشاور وما أتذكر مصنفه

۱۳ وردت عليها الشرح الثالث عشر ماسم تيسير المهدّب في شرح
 المنتجب وسأدكر الآر عملي في هذا الشرح -إن شاء الله تعالى-

# ٩- ما حملني على شرح وتيسير هذا الكتاب

وأقول به قال له الشارح عد العرير البحارى في ما حمله على شرح وتيسير هذا الكتاب إن المحتصر المسوب إلى الشيح الإمام، والقرم الهمام، مالك أرمة الأصول والعروع، ناظم درر المعقول والمسموع، قدوة أرباب الشريعة، كاشف أسرار الحقيقة، مولانا حسام الملة والدين، صياء الأثمة في العالمين، محمد ابن محمد ابن عمر الأخسيكتي (المتوفي 188 هـ) تور الله مرقده، وسقى بحاء الرصوان مشهده، قد فاق سائر التصايف المختصرة في هذا الفي بحسن التهديب، ولطف التشديب "، ومتانة التركيب، ورصابة الترتيب، فلذلك شاع فيما بين الأنام بعدًا وقربًا، وداع في بلاد الإسلام شرقًا وغربًا، بيد أنه رحمه الله لما اقتصر فيه على الأصول كل الاقتصار، رومًا للتحقيف والاحتصار، كان مفتقرًا إلى

 <sup>(</sup>۱) قطع الأعصان المتعرقة الرائدة، وقطع الشوكة، والمرادعه هبا حدف الروائد والحشو وترك التعريل

الكشف والتوصيح، والتدبيب والنجيح (إلصاق الذّب والحباح) فالتمس منى رمرة الأصحاب، وحُلص الأحباب أن أشرع في كشف دقائق معضلاته، وبسط حفائق مشكلاته، وأن أرفع عن معائس لطائفه الحجاب، وأن أكشف عن عرائس حقائقه النقاب، فأجتهم إلى إنجاح مسؤولهم، وشرعتُ في تحصيل مأمولهم، مستعبدًا بالله تعالى في تسويده وتقريره، وتجويده وتحريره، وأما أقول، وسميته بالتيمير المهذب في شرح المنتخب إلا أنّ المحارئ وضع لدمتن ذّبًا وحناحًا، وأن وضعت له رجلا وريشًا ولسانًا للصياح،

# ١٠- عملي في هذا التيسير (الشرح)

١- شرحت العبارات المعقّدة، وفصّلت الكلمات المحملة

٢- وبيَّت فوائد الفيود التي تركها المصنَّف مطلقة مبهمة

٣- ودكرت الأمثلة للقواعد عير المثَّلة .

إلى الله الله المرادة عن الكتاب على المسائل التي ذكر تا على المسائل التي ذكر تا عليها دليلا، كما جئت بالدليل لما لم يذكر عليه دليلا في أكثر المواضع.

٥- قد ذكرت المتن أولا وشرحته ثائبًا، وقد عكست الأمر.

٦- والأجل مع الصراع بين المائن والشارح أدمجت المتى في الشرح، إلا إذا
 دهت الضرورة إلى ذكر المتن ممتازاً.

٧- وضمتُ المناوين الحلية الامتيار المناحث بعضها عن بعض،
 ولتوضيحها.

٨- أوحرت ما أطاله المصنّف، ويبّنت ما عقّده.

٩- واحتهدت أن أطنق شرح عبد العزير البحاري على مثل المنتخب مائة في
 المائة، بل لحمة تيسيري وسداه هو شرحه "كتاب التحقيق الأمه من أحمع شروحه وأنفعها وأسهلها وأقدمها شهرة وتباولا وتداولا.

١٠- ولم أقمرٌ في ذكر الأمثلة وتطبيقها على القواعد الأصولية، فتلك

عشرة كاملة، ولحَصتُ الماحث الأساسية التي تعرَّص لها الأحسيِكتي في اثبين وحمسين بحثًا سهلا ممتعًا

# ١١- المنابع التي استقيت منها والمراجع التي لا بد من الرجوع إليها

١- كما دكرتُ آماً أنَّ لحمة شرحى هذا وسداه هو كتاب التحقيق لعد العرير البخارى المتوهى ١ ٧٣ هـ مع الاستفادة مما يأتى

٢- أصول الإمام البردوي المثوفي ٤٨٦ هـ مع شرحه للسغباقي.

٣- كشف الأسرار على أصول البردوي.

٤- ميران الأصول لعلاء الدين السمرقندي المتتوفي ٥٥٢ هـ

٥- أصول الزام السرحسي المتوفي ٤٩٠ هـ (مقدمة مبسوطة).

١٦- المصول في الأصول لأبي بكر الجصاص المتوفى ٣٧٠ هـ مقدمة تفسيره
 في أحكام القرآن.

٧- الكافي شرح أصول البزدوي للإمام السعباقي المتوفي ٢١٤هـ.

٨- تأسيس النظر في بيان أصول الاحتلاف بين الأثمة الأربعة والثلالة.

٩- تقويم الأدلة كلاهما للقاضي الإمام أبي ريد الدموسي المتوهي ٢٣٠ هـ.

١٠- مقدمات الموافقات الثلاثة عشرة لأبي إسحاق الشاطبي المتوفي ١٨٠٠.

١١ - أصول الحديث للإمام السرخسى (التلخيص والانتخاب من كتابه الشهير أصول السرخسي لمحمد أبور المدحشاني).

١٢- تيسير أصول العقه له.

١٣ – أصول العقه للمتدثين له .

٤ ١- تسهيل أصول الشاشي له.

١٥- أصول الفقه الإسلامي للدكتور وهبة الزحيلي حفظه الله تعالى

١٦ - شرح المولوي يعقوب النتاني اللاهوري الباعبان بوري

١٧ - "النامي شرح الحسامي" لأبي محمد عند الحق بن محمد أمير الدهلوي.

وقد فرع من تأليفه سنة ألف وماثنين وست وتسعين (١٣٩٦ هـ) للهجرة وكان عمره وقت الفراع ثلاثين سنةً

١٨- البطامي على الحسامي لبطام الدين الكيرانوي الهيدي، وقد حصل العراع من تسويد شرحه يوم الست من ربيع الثاني مسة ١٣٢٤ هـ (ألف وثلاث مائة وأربع وعشرين) للهجرة.

١٩ - الحامي شرح الحسامي للمولوي عجر الحسن الككوهي الهدى
 ٢٠ - التوصيح لعبيد الله الحارى المتوعى ٧٤٤ هـ مع حاشيته التلويح
 للتمتاراني الإمام المتوفى ٧٩٧هـ.

٢١- قواعد الوسائل في الشريعة الإسلامية لفضيلة الدكتور مصطفى كرامة
 الله محدوم حفظه الله ثمالي.

١٦٠ مقدمة هي أصول الفقه للقاضي أبي الحس على بن عمر المغدادي
 المتومي ٣٩٧هـ تعليق وتحقيق الدكتور مصطفي كرامة الله محدوم

محمد أنور البدحشاني

# بسم الله الرحمن الرحيم

أمًا بعد الله على بواله (عطاءه) والصلاة (والسلام) على رسوله محمدوآله.

ون أصول الشرع (أدلته المقتة للنعليمات الشرعية) ثلاثة: الكتاب، والمسة، وإحماع الأمّة، والأصل الرابع: هو القياس بالمعنى(١) المستنبط من هذه الأصول التلاثة

ويما أنّ معرفة المركّب موقوف على معرفة أحراءه، سداً يتعريف الأصل الذي هو واحد الأصول، ثم بتعريف الفقه (أو الشرع) الذي هو المصاف إليه.

(١) الأصل في اللغة. ما يبتني عليه غيره (كما أنّ العرع هو ما يبتني على عيره)، والانشاء على الأصاس، وعقلي عيره)، والانشاء على الأصل بوعان: حسني كانشاء الجدار على الأساس، وعقلي كانشاء الجرثي على الكلّى، أو الفرع على القاعدة الكلية، أو انشاء المثال على المثل له.

وهو في الاصطلاح يأتي على معان. (١) بمعنى الراجع، كما يقال. الأصل هو المعنى الحقيقي (٢) وععنى القاعدة الكلية، كما يقال الأصل في الفاعل الرفع، والأصل في المفعول به البصب (٣) وبمعنى الدليل، كما في ما بحن فيه أصول الشرع ثلاثة؛ لأن أصل كل أصول الشرع ثلاثة؛ لأن أصل كل علم ما يُستد إليه تحقّق ذلك العلم، ويُرجَع فيه إليه (٤) وبمعنى الحالة الأصلية، كما يقال عند وحود ماه في الإناء لا يعلم طهارته ولا مجاسته: الأصل في الماء

 <sup>(</sup>١) وأعجب المصلف في إبرار التقلم الرئين للحمد والصلاة على ذكر أصول الشريعة الأربعة، فجدد أسلوبه وأبدع مسجعه ليُعِدَ لللهُ للقارئين ودوقًا للطالين

 <sup>(</sup>۲) أحدث هذه الريادة من أصول البردوي وشرحه كشف الأسرار العد العريز البحاري، إدلايصلح المعنى بدوب

الطهاره" (٥) وعمى الأولى، كما يقال: الأصل في القاعل أن يلي الفعل و الأصل في المبتدأ التقديم وتحوهما

٧- تمريف المقه: هو في اللعة: المهم والإدراك، كما في قوله تعالى. ﴿ونكِنَ لا تفقهون تسبيحهم﴾، وقوله تعالى ﴿لا يكادون يعقهون قولا﴾

وفى الأصعلاح: هو علم بالأحكام الشرعية العملية من أدلتها التعصيلية ، وفي مسلم الثبوت . هو حكمة فرعية عملية ، وهذا احتصار للمعنى الاصطلاحي مع ترك ذكر الأدلة.

وعد الإمام الأكبر في العقه الأكبر . هو معرفة النفس ما لها وما عديها أي معرفة الإنسان جميع ما يكون لنفعه أو على ضرره في الدارين، وهنا معنى ثالث للعقه، وهو العدم بالأحكام الشرعية العملية من أقوال الفقهاء، وهذا هو المعنى المتداول والمهوم المتناول اليوم

تعريف أصول العقد اصطلاحًا هو العلم بالأدلة والقواعد الكلية التي يتوصل بها إلى استساط المسائل العقهية على وجه التحقيق، وموصوعه الأدلة والأحكم، وعرصه معرفة طرق استساط الأحكام الشرعية في القضايا والحوادث المتجددة.

معنى الشرع و (الشرع) المصاف إليه ها مصدر، ومعاه الإطهار، فهو إن على المعنى الشرع و (الشرع) كالعدل بمن العادل، فيكود المعنى أى الأدلة التي مصبها الشارع للدلالة على الأحكام المشروعة وإظهارها ثلاثة، وهي الإضافة إشارة إلى أنّ الدليل المعتبر هو الذي مصبه الشارع دون عيره، وإمّا بمعنى اسم المفعول كالصرب بمعنى المضروب والحلق بمني المخلوق، فيكون المعنى أى الأدلة التي تُنبَت مها المشروعات (الأحكام الشرعية، صواء كانت عقيدةً أو عبادةً أو حُلقًا أو معاملةً) ثلاثة، ورامعها القياس إلخ.

وفائدة الإصافة أن المشروع هو ما مصب الشارع على ثبوته دليلا، وبما أن إظهار الحكم بالقياس موقوف على تأييد علته بأحد الأدلة الثلاثة، قال والأصل الرابع هو القياس المستنبط معناه أي علته من (أحد) هذه الأصول الثلاثة، والاستباط هو الاستخراج بجهد ومشقة، كاستحراح الماء بعد الحمر من البشر. وقولهم أصول الشرع أعم من قولهم أصول الفقه لعموم الشرع وحصوص المعه.

# أمثلة القياس المستبط معناه من الأصول الثلاثة

(۱) مثال استساط علّة القياس وحكمه من الكتاب هو التفاص الطهارة (الوصوم) بالخارج من عير السبيلين لعلّة كوله نحسًا حارجًا، قياسًا على الخارج من السبيلين الثابت حكمه (لقص الوصوم) بالكتاب ﴿أو جَاء أحدٌ منكُم مِن العائط).

(٣) مثال القياس المستسط علته وحكمه من المسة هو جربان الربا في الدرة والأرر والحص والدوة موحود القدر والحسل، قياسًا على الأشياء السئة المصوص عليها في قوله كالحق الحيطة مالحطة الحطة الدأ بيد مثلا عثل الحديث، فالمص يدل على العلة (القدر والحسل) والحكم هو الربا المحرم.

(٣) مثال القياس المستبط علته وحكمه من الإجماع هو سقوط قيمة منافع المعصوب بعلة أنها ليست بمحررة عند المالك، قيامًا على سقوط تقوم سافع البدن في ولد المعرور التابت بالإحماع، فإن الصحابة لما أوجبوا قيمة ولد المعرور وسكتو عن تقويم منافعه، صار إحماعًا سهم على سقوط تقوم المنافع الأن السكوت في موضع الحاجة إلى البيان بيان أن المسكوت عنه لا يعتبر، مثال ولد المعرور كانت عند رحل أمة لميره، فأراد أن يبعها، فقال للمشترى وحدها بألف، فإنها حاريتي وملكى، فأحدها المشترى وولد مها ولد عند المشترى، قكر الولد، وعمل عملا لأبيه المشترى، ثم جاء صاحب الأمة بعد ستوات، وقال: هذه حاريتي والولد حقى، فيرد المعرور (المحدوع) الأمة والولد، دون قيمة المنافع التي استفاد منهما ذلك المعرور، وهذا ثابت بالإجماع.

واعلم أنّ حصر الأدلة في الأربعة شرعى (أي وصعى وحعلى نحعل الشارع) وليس بعقلي أو استقرائي حتى يُتفحّص ويُقلّر له وجه، فهو داخل تحت الحصر القطعي الذي لا يبقى فيه للعقل محال معريف الكتاب وهو القرآن (١) المرك على الرسول ﷺ (٢) المكتوب مى المساحف (٣) المكتوب مى المساحف (٣) المقول عنه (٤) مقلا متواتراً (٥) بلا شبهة، وقبل الخوص مى سرح بعريف، وبيان فوائد القيود، غهد مقدمة موجرة تساعد القارئ على معرفة أبواع التعريفات المنطقية والكلامية.

أنواع التعريف

واعلم أن الحد أى المعرف للشيء على ثلاثة أقسام. حقيقي، ورسمى، ولعطى (١) فالحقيقي هو ما دل على حقيقة الشيء وتمام ماهيته (١)، ومن شرطه أن يُدكّر فيه جميع داتيات المحدود، وأن يحترز فيه عن ذكر العوارض، مثاله: قولنا في حد الإنسان: هو جسم نام حسّاس متحرك بالإرادة باطق، أو تقول: هو حيوان باطق، فإن لفظ الحيوان إحمال قولك "جسم نام حسّاس متحرك بالإرادة .

(۲) والرسمى: هو ما دلّ على لارم الشيء المحتصّ به، كفولك في تعريف الإنسان هو صاحك بالطبع، منتصب القامة، عريص الأطعار، بادى البشرة مش على قدميه.

(٣) واللفظى: هو ما أباً عن الشيء (ما دل على الشيء) بعهط أطهر عد السامع من اللفظ الذي سئل به (عن دلك الشيء) ومرادف له، كما تقول: العضنعر هو الأسد (لمن يعرف معنى الأسد ولا يعرف معنى العصنفر) أو تقول: العُقار هو اخمر (لمن يعرف الخمر ولا يعرف العُقار).

وتعريف الكتاب: (١) مالقرآن أي كوته مقروة ﴿ فَإِدَا قَرَأَنَاه فَاتَبِعِ قَرَآنه ﴾
(٢) وبكونه مر لا على الرسول ﴿ (٣) وبكونه مكتربًا في المصاحف (٤) وبكونه منقولا عنه -عليه الصلاة والسلام - (٥) ثم كون دلك القل متواترًا وبلا شهة كل هذه الأوصاف عوارص له، تدل على أن هذا التعريف رسمى، فإن من أهم وأشهر دائيات القرآن الإعجار، ولم يُدكّر في هذا التعريف.

ولس ذكر الفران بعد الكتاب في التعريف مسدرة لبدور من وجهان الأول أن الكتاب المعهود في الأول أن الكتاب المعهود في عالم اللاهوت والملكوب هو القران المرل إلى عالم الناسوت، وبعريف القران علمي أي ( لقران) المعرف باللام علم لهذا الكتاب السماوي، والثاني أن علم لهذا الكتاب السماوي، والثاني أن منحوط في الكتاب هو الحمع والكتابة، والمنحوظ في (الفران) هو القرابة و لتلاوة، فهذه المعايرة النعوية تكفي لدفع إسكال الدور، وبعضهم جعل هذا التعريف لفظيًا، وإني يكون الدور في التعريف الحقيقي أو الرسميّ

فوائد القيود (1) فالقران (عملى المقروم) حسن يتاول حميم ما تُقرأ من الكتب السماوية؛ فإنها مقروءة، وليست بمركة، وكدلك حرح الوحى عير المتلو؛ لأن المراد من المرك الذي تُرك بعدمه (لفظه) ومعدد، والوحى عير المتلو إنما برك معداد دون لفظه.

- (٣) ونقوله. على الرسول أى محمد ﷺ حرح ما برل على عيره من الأنبياء، كالتوراة والإنجيل والربور؛ فإنَّ ما برّل على غيره من الأنب، وإن كان مقروءٌ ومبرّلا، لكن لا يكون مبرّلا على رسولنا محمد ﷺ.
- (۳) ونقوله. المكتوب في المصاحف حرج ما نسخت ثلاوته، ونقى حكمه<sup>(۱)</sup>.
- (٤) وبقوله المنقول عنه نقلا متواترًا حرح ما احتص عثل مصحف أبئ وعيره مما يُقي عنه ﷺ نظريق الأحاد، نحو قوله تعالى ﴿ فعدَّة من أيَّام أحر متنابعات﴾.
- (٥) ورقوله بلاشية حرح ما احتص عثل مصحف ابن منعود مما نقل عنه بطريق الشهرة، وهذا عبد الحصاص؛ فإنه جعل المشهور قسم المتواتر، ولكن في المشهور شبهة، ولهذا قبل في التعريف، بلا شبهة، حتى حرح المصحف الذي
- (1) ولم عداله مثالا يعتمد عليه العلمان وحديث «الشيح والسيحة» بم لكن فرأن قط كما سمعينه
   في يحث الناح والمسوخ -إن شاه الله تعالى-

نقل عن ان مسعود بطريق الشهرة، وأماً عند غيره فيحرج كلا المصحفين (مصحف أبي ومصحف ان مسعود) بقوله: بقلا متواترًا لأن المنقول بطريق الآحاد، والشهرة لا يطلق عليه القران، فيكون قوله بالاشبهة على هذا الاعتبار تأكيدًا لقوله: "بقلامتواترًا".

# ما يُطلق عليه القرآن أو الكتاب عند الجمهور

وهو اسم للبطم (للفظ) والمعنى جميعًا في قول عامة العلماء وحمهور الأثمة، وهو الصحيح من ملحب الإمام أبي حبيعة رحمه الله تعالى، إلا أنه (في التداء الأمر) لم يجعل البظم (لفط القرآن) ركبًا لارمًا (صروريًا) في حق حوار الصلاة فقط (أي حاصة) فأفتى بحوار الصلاة لى لا يستطيع قراءة البطم العربي بأن يقرأ بالقارسية، أو بما يقرب العربية فصاحةً وبلاعةً وأداءً للمعنى المراد، ولكن لم رحع عنه، وأفتى بما قال الحمهور من أثمة الإسلام، وأمّا في سائر الأحكام من عدم جواز قراءة الحب والحائص والنفساء، وعدم جوار مسة من عير وضوء، وما إلى دلث، فالنظم كان معتبرًا عبده كالمعنى

وقد صع رجوع أبي حيمة ألى قول الجمهور، وروى قصة رحوعه نوح اس أبي مريم أحد تلامذة الإمام أبي حيمة (المتوقى ١٧٣هـ) ودكر رواية بوح اس أبي مريم فحر الإسلام الردوى في شرح كتاب الصلاة من الهداية ، وهو (الرحوع) احتيار الفاصى الإمام أبي ريد وعامة المحققين وعليه الفتوى . (كتاب التحقيق شرح الحسامي صد)

وإداكان الإمام الأعظم ترجع عن فنواه، وأعلن الرجوع، ورواه الناس عنه وأنباعه، فما الحاجة إلى إداعة المسألة ودعوة الخصوم إلى الردّ على أبي حبيفة، وجعله عُرصة لتقيد المحالفين، ثم تكلّف الحواب عنه، فهؤلاء المديعون والداهعون عن إمامهم، والناشرون هذه المسألة لم ينفعوا أبا حبيفة، بل أصرّوه، وحعلوه مورد مقد المُناد.

الأنفراد،

ألم ير الدقدون أن السي ﷺ لما هدحر إلى المدينة مع الداس عن بأبير المحل، ثم لدرأى تعميل تمرة المحل في العام القادم، رجع عن فنواه، وأمر الداس بالمأسر، وقال: أنتم أعلم بأمور دنياكم

التقسيم الأول

ود كان القران اسمًا للنظم والمعلى، ومعرفة أحكام الشرع الدمة بالعرال توفّقت على معرفة أنواع ايات القران، شرع في بيان أقسام ايات القران، فعال وأقسام نظم القرآن الذال على المعلى باعتبار وضع اللفظ له فيما يرجع إبيه في معرفة أحكام الشرع (بأقسامها الأربعة من العقائد والأحلاق والعددت والمعاملات أي تقسيماته) أربعة.

فالتقسيم الأول إلى الأقسام الأربعة في بيان أنواع النظم وطرق وصعه للمعنى دعشار الصيعة (الهيئة الحاصلة من حركات حروف اللفط وسكات وتقديم بعصها على بعص) وباعتبار اللغة (أي مادة اللفظ ونفس حروفها) وهي أي أبواع البطم صيعةً ولعةً أربعة: الخاص والعام والمشترك والمؤول

وقد شت أن لكل لفظ معنى لغويا يمهم من مادة تركيبه، كدلالة قاف وده ولام في قتل على إحراح الروح، ومعنى صيعيا يمهم من هيئته، أى حركاته وسكناته وترتيب حروفه، مثل قتل أو يَعتلُ، فإنه يدل على وقوع لفتل في المصى أو في المستقبل، وكدلك المههوم من حروف صرب هو استعمال ألة الناديب في محن قابل له، والمههوم من هيئته صرب أو يضرب وقوع دلك المعل في الرمان محن قابل له، والمههوم من هيئته صرب أو يضرب وقوع دلك المعل في الرمان الماضي أو المستقبل وتوحد الماعل وتدكيره وغير دلك، ولهذا قد يحتلف المعنى الاحتلاف المادة، وقد يحتلف الحتلاف الهيئة، وكذلك رجل، فمادته وحروفه تدل على ذكر من بني آدم تجاور حد الصعر، وهيئته تدل على أنه اسم مكبر واحد. تعريف الخاص وهو لغة من الخصوص أى الانفراد بالشيء، واصطلاح، هو تعريف المط وضع لمعنى معلوم على الانفراد، أو كل اسم وصع لمسمى معلوم على كل لفظ وضع لمعنى معلوم على الانفراد، أو كل اسم وصع لمسمى معلوم على

وقبل الخوض في شرح التعريف وبيان فوائد الفيود، يحدر ما أن بجب على الإشكال الوارد على التعريف، وهو أن التعريف الأول الشامل لخصوص الاسم والمعلل والحرف كاف لمعرفة الخاص وإحاطة أفراده، ومنع دحول عيره فيه، فها هي اخاجة إلى ذكر التعريف الثاني؟

والحواب عنه من وجهين، الأول لبيان أهمية حصوص الأسماء؛ في تحصيص بعد التعميم، والثاني أن التعريفين في الحقيقة تعريف واحد، وإنم الفرق بالعموم والخصوص، فما يؤكّد بالخصوص غير ما يدل عليه العموم، وأريد الثان أن تعدد التعريف لأحل تعدد القائل المعرف، أي بعصهم عرفه تعريفًا عامًا شاملا لخصوص الأبواع الثلاثة، وبعصهم عرفه تعريفًا حاصًا بالأسماء بطراً لأهميتها، ودكر كلمة كل في التعريف تبيهًا على جامعية التعريف وصدقه على جميع أفراد المعرف، والمراد بالأفراد الأفراد البوعية؛ لأنّ التعريف إنما يكون للماهيات الكبة دون الأفراد الجرئية غير المضطة.

شرح التعريف وفوائد القبود؛ وفي دكر التعريفين إشارة إلى نوعي الخاص الذين لا يشملهما تعريف واحد، فهي الأول إشارة إلى خصوص الأسماء والأفعال والحروف، وهي الناتي إشارة إلى حصوص الأسماء (١) فقوله. كل لهظ عم يشمل الألهاظ الموصوعة للمعابي وعبرها (٢) ونقوله وصع لمعنى حرح المهملات، وحرح المشترك أيضًا لأنه موضوع لمعبين أو أكثر

(٣) وبقوله. معلوم خرج المحمل، فإنه وضع لمعتى غير معلوم للسامع،
 وبكن عدم معلوميته لعارض الإنهام لا لأجل الوضع.

(٤) و يقوله على الانفراد حرح العام فإنه وضع لمعنى واحد معلوم شامل للافراد؛ لأن معنى قوله: على الانفراد كون اللفظ متناولا لفرد واحد سحيث إنه واحد مع قطع النظر عن أن يكون له في الخارج فرد آخر أو لم يكن.

(٥) وإنما قال في التعريف الناني: كلّ اسم لأنّ مَا يدل على مسمّى معلوم (على شخص معبّر) هو الاسم دون (مطلق اللهط) بمعلاف التعريف الأول لأن الدلالة على المعنى يحصل بالأفعال والجروف أيضاً.

(٦) ومقوله على الانفراد في التعريف الثاني حرح المشترك بين لأشخاص لأنّ المشترك لا يدل عليها على الانفراد، وإن كان بالسبة إلى كل واحد من الأشخاص اسم، ولكن لا يدل على الانفراد إلا بالقرية.

 (٧) ويشمل التعريف خصوص الحس والنوع والشحص كيسان وفرس ورحن وامرأة وزيد وعمرو، فالإنسان والفرس نوعان، والرحن والمرأة نوعان، وزيد وعمرو شحصان.

حكم اخاص وحكم الخاص والأثر الثابت به أنه يُشت اخكم في مدلوله قمع بحيث ينقطع احتمال صدّه، ويقياً بحيث يحصل للمحاطب الحرم وعلم ليقين بحكمه، واحتمال المحار عقلي محص غير باشئ عن دليل، فلا يصر في قطعية لخاص، ولا حلاف بين الجمهور في أن موجب الخاص قطعي

تعریف العام والعموم فی اللغة: الشمول، والعام، الشام، وفی الاصطلاح، هو كل لفظ يشمل جمعًا من المسمّبات (الأفراد) لفظ أو معنّی، ئی العام كل لفظ موضوع للمعنی (نقریة التقسیم) یشمل جمعًا من الأفراد (بوضع واحد) ثم دلك الشمول علی نوعین: لفظی، ومعنوی، فاللفظی مثل رجان ومسلمین، والمعنوی مثل مّن وما.

فوائد القيود عقوله: كل لفط يشمل جميع الألعاظ الموصوعة (١) ومقوله. يشمل حرح المشترك فإنه لا يشمل معنيين نوضع واحد، بل يحتمل كل واحد من معنيه أو معانيه على السواء.

(۲) ومقوله جمعًا حرح التثنية ا فإنها ليست نعامة بل هي مثل أسماء أعداد في الخصوص، واحترز بقوله: جمعًا عن اشتراط استمراق الأفراد أيضًا، فونه عبد أكثر مشايخ ديارنا (بحارا) ليس بشرط للعموم، نعم هو شرط عند مشايخ العربق، وأكثر أصحاب الشافعي وغيرهم من الأصوليين.

(٣) ويقوله من المسميات حرج المعانى التي يدل عليها الأفعال أو الحروف، فإن العموم لا يجرى في المعانى الفعلية والحرفية عند المتأخرين من مشايح بحارا.

وأمّا دلالة المكرة المنفية (الواقعة في سياق النفي) على العموم فدلالة مجارية بصرورة الفريمة، فلا يدل اللفظ (لفظ المكرة) عليه حقيقة، وإنما تكون الحدود (التعريفات) لبيان الحقائق، وثابيًا: أن هذا التعريف (تعريف العام) لعام ينتظم جمعًا من المسميّات صيعةً ومادّةً بقرينة التقسيم، والكرة الواقعة في سياق العي لاتدل على لعموم بصيعتها ومادتها أي وضعًا، بل سبب وقوعها بعد النهي.

(٤) وقوله العطا أو معنى بيان لنوعى الشمول من اللفظى والمعنوى، وليس من تمام احد، فإنه قد تم تقونه: يشمل حمعًا من المسميات يعنى شرع المصنف في تقسيم لعام بعد تعريفه، فكأنه قال والعام (باعتبار الشمول) نوعان لفظى . وهو أن يدل بصيعته على لشمول كصيع احموع، مثل مسلمون ورجال، (كما مر) ومعنوى . وهو أن يكون الشمول باعتبار المعنى دون الصيغة كمن، وما، والقوم، والرهط وبحوها، فإنه عامة من حيث المعنى التناولها جمعًا من المسميات، وإن كان صيعها صيع الخصوص،

حكم العام: وحكمه أنه يوجب الحكم فيما يشمله قطعًا بحيث ينقطع احتمال غيره من التحصيص سعص ما يشاونه، ويقينًا بحيث يعيد الحرم واليقين للمخاطب، كما يفيد الخاص القطع واليقين في مدلوله.

أسواع العام باعتبار التخصيص وصدمه ثم العمام صلى بوصين: الأولى، ما لم يحص عنه شيء، بحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله بكن شيء عليم ﴾ وقوله تعالى: ﴿نه ما في السموات وما في الأرص ﴾ .

والثاني: ما حصّ عنه شيء، بحو قوله تعالى ﴿وأحلّ الله البيع﴾ فإنه حصّ عنه البيع الذي فيه الرب بقوله تعانى، ﴿وحرّم الربوا﴾ واختلف العدماء في حكم النوع الأول،

مذاهب العلماء في العام غير مخصوص البعض

۱- فعند الجمهور من العقهاء والمتكلّمين من أرباب العلوم موحّب العام الذي لم يحص عنه شيء، ليس بقطعي، وهو مدهب الشافعي، وإليه دهب أبو منصود الماتويدي وحماعة من مشايخنا رحمهم الله تعالى ۲ وعد مشايحا العراقيين كأبي الجبس الكرجي وأبي بكر الحصّاص وعيرهما موجه قطعي كموحب الخاص، (وإليه أشار المستَف يقوله كالخاص)
 وتابعهم في ذنك الفاصي الإمام أبو ريد وعامة المتأجرين.

و تظهر شمرة الاحتلاف في الأمرين (١) في عدم وجوب اعتقاد العموم (٢)وفي حوار تحصيصه بالقياس وحير الواحد ابتداءً

هعد العربق الأول لا يجب اعتقاد العموم فيه، ويحور تحصيصه بهما، وعدد العربق الثاني يحب اعتقاد العموم، ولا يجور تحصيصه بهما انتداءً، ومن قال وبه ليس بقطعي، استدل بأنّ القطع واليقين لا يشت مع الاحتمال؛ لأن معنى القطع هو القطاع احتمال العير، ومعنى اليقين أن لا يكون هناك شكّ، والشكّ باقي بعد الاحتمال العير لا ينافي انقطع لاحتمال التحصيص، واستدل العربيق الثاني بأن بفس احتمال العير لا ينافي انقطع واليقين مع احتمال الدحار، ودكر لصنف حكم الخاص في صمن حكم العام، وحعله منسبًا به ومقيتٌ عليه نقوله كالناص لأجل هذه اللكتة، وأحيب عن هذا بأنّ في العام احتمالين احتمال إرادة المحار، واحتمال التحصيص، فيكون الاحتمال فيه أقوى من احتمال المحار في المحار، واحتمال التحصيص، فيكون الاحتمال فيه أقوى من احتمال المحار في المام، واحتمال المحار في المحار، واحتمال التحصيص، فيكون الاحتمال فيه أقوى من احتمال المحار في

ثم أشار المصعب إلى أن مص احتمال وإمكان التحصيص لا ينافي انقطع، وإنى ينافي القطع وقوع التحصيص ووجوده، فيصير بعد التخصيص طبيا، فقال إلا إدا لحقه حصوص معلوم أو مجهول (فحينئذ يصير ظبياً) مثال الخصوص المعلوم كتحصيص أهل الدمة في قوله كالله القتلوا المشركين ولا تقتلوا أهل الدمة وتحصيص المستأمن في قوله تعالى: ﴿ اقتلوا المشركين حيث وجد تموهم فوله تعالى في فوله تعالى في المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله فالمحصوص في الأول أهل الذمة، وفي الثاني المستأمن، ومثال التحصيص المحهون قوله تعالى: ﴿ وحرام الربوا ﴾ فون البيوع التي فيها الربا مجهولة فعصله وحصيص المحهولة فعصله وحصيص المنهي المنهي الحديث بذكر الأشياء الستة.

الاحتلاف في العام الذي خص عبه النفض. واحتلف في العام الذي حص عهد سعص (١) فقل لا يبقى حجة أصلاء سواء كان المحصوص معلومًا مثل أهن الدمة والمستأس في المتالين السابقين، أو مجهولا كتحصيص بيع الرباعن مطبق البيع، فإن البيع لذي يكون فيه الربا محهول في الكتاب

(۲) وقيل إن كان المحصوص معبومًا ينقى العام في الناقي موحبًا قطعًا،
 كما كان، وإن كان محهولا (كما في اية الربا) سقط دليل الخصوص، وينقى العام
 في الكل موجبًا لنقطع،

(٣) وعدما يقى العام حجة بعد التحصيص أيضًا، سواء كان المحصوص معدومًا أو مجهولا، إلا أبه لا يبقى قطعيًا، بل يصير ظبيًا كالقياس وحبر الواحد، كما أشار إليه المصنف بقوله إلا إذا لحقه حصوص معلوم أو مجهول فحيثه أى حين لحقه الخصوص يوجب العام المحصوص منه الحكم في الناقي، أو في الكل على إمكان واحتمال أن يطهر في ذلك العام تحصيص سبب تعديل الدلين المحصوص معنوم الرد، أو المحصوص معنوم الرد، أو سبب تعديل الدلين المحصوص معنوم الرد، أو مسبب تعديل الدلين المحصوص معنوم الرد، أو مسبب تعديل الدلين المحصوص معنوم الرد، أو المسبب تعدير الدلين المحموص إن كان المحصوص محمول المراد، والمستر والشارع (في عصر البي في ) لأن الدليل هو تعدير الشارع

تعریف المشترك. هو لعة الدهظ الدى اشترك فيه معيان أو أكثر، فأصل النفط (المشترك فيه) وقيل: المشترك بحدف الحار والمحرور تحميقاً

واصطلاحًا - هوالنفظ الذي الشترك فيه معانٍ أو أسامٍ وصعًا لا على سبيل الانتظام.

شرح التمريف وبياد مواقد القيود. (١) هـ معاني حمع معنى، والمراد بالمعنى المقصد ويفهم من اللفط سواء كان دهياً أو خارجياً، فيشمل المعنى الاسمى والفعلى والحرمي والدهني والخارجي، هجينتاد لا حاحة إلى ريادة قوله أو أسام الشمول المعامى الاسمية.

(٣) ويكون هذا الاشتراك باعتبار الوضع ودلالة اللفظ إذا لم تمع القريبة،

دون إر دة المتكلم لوحهين أولا: لأن المعاني المشتركة قد تكون متصادة، مش الحيص والعهر، فلا يمكن إرادتهما جمعًا، وكالأمام والحنف بالسنة إلى لفظ الوراء وأمثالهما، وأما ثانيًا. فلأن إرادة الممكلم حقيه لا يعلم بدون القريبة أو بديه، وإذا بم يمنع مانع، فلا حرح في دلالة لفظ واحد على معان كثيرة

(٣) ومعنى قوله. لا على سيل الانتظام أنه يكون دلك الاشتراك على
 سيل الندلية لا على طريق الشمول مثل العام

(٤) واعدم أن احتلاف معانى المشترك باعتبار حقائقها وماهياتها ليس بلارم الأد لأعلام المشتركة قد لا تكون حقائق معانيها محتلفة الإدار مئات من الرجال أسماءهم عبد الله أو عبد الرحمن أو محمد، وحقائق معانيها هي الحقيقة الإنسانية ، نعم قد تكون محتلفة ، مثل معاني القرء والوراء والعين وأمثالها

وسريادة معنيان عن التعريف كما في معص السبح لم تبق الحاجة إلى أي تكلّف لشمول الاشتراك في المعيين، وفي السبحة التي لا يوجد فيها لفظ (معيان) فالمراد بالحمع (معان) ما فوق الواحد، فلا يبقى الإشكال أيضاً

وكنمة ما عبارة عن اللفظ، فيشمل كل لفظ موضوع من اخاص والعام والمشترك والمؤوّل.

(1) وحرح بقوله · اشترك فيه الخاص؛ لأنه ليس في معناه اشتراك

(۲) ونقوله . وضعاً خرج المحارة الأن شموله للمعنى المحارى بالقرينة
 دون الوضع .

(٣) وقوله. معاي كان شاملا للعام أيصاً لاشتراك المعاني فيه.

هخرج العام. بقوله ' لا على سبيل الانتظام الأن شمول العام أفراده على سبيل الانتظام، لعدم تعدد الوضع فيه، وشمول المشترك معانيه على سبيل البدل.

(٤) وأماً العموم في المشترك أي إرادة جميع معانيه في حالة واحدة ووقت
واحد إدا كان بين المعانى تضاد كالحيض والطهر من القرء، والأمام والحنف من
الوراء فلا يصبح، وأماً إذا لم يكن بينهما تضاد كوضع الحمية على الأرض،

والتعظيم من لفط السحدة، فلا بأس به، فالحكم على الحوار مطبق، أو الحكم على الحوار مطبق، أو الحكم على المنع من عير شرط إفراط وتفريط، وعقلة عن ايات كلام الله تعالى ولا تكن من العافلين.

حكم المشترك وحكمه التوقف عن الاستدلال به مع اعتقاد حقيقته، ولكن شرط استمرار التأمل في تعيين المعنى المراد، حتى يقوم دليل ترجيحه؛ لأن الاشتراك يسئ عن مساواة معانى المشترك في دلالة اللفط عليها، فلا يتعين أحد معانيه من غير دليل مرجّع.

تعريف المؤوّل؛ هو هي اللعة مأحود من الأول بمعنى الرحوع، فالمؤوّل هو اللفط المرجوع به عن المعنى الطاهر إلى المعنى غير الطاهر، أو المرجوع به عن المعنيين أو أكثر إلى معنى واحد، أو اللفظ المرجوع به إلى أحد محتملاته

وهى الاصطلاح هو ما ترجّع من المشترك بعض معايه بعالب الرأى (عالب العس) أى ترجيح بعض معانى المشترك بدليل ظبى، كالقياس وحبر الواحد، كما ترجّع الحيض هي قوله تعالى. ﴿ثلاثة قروء﴾ بقوله ﷺ: اطلاق الأمة ثنتان وعدتها حيصتان، في القروء مؤول لترجيح الحيص بحبر الواحد.

وكدلك أدا أريل الخماء عن الخمى، والإشكال عن المشكل، والإحمال عن المجمل بدليل فيه شبهة كالقياس وخمر الواحد، يقال لكلّ واحد منها مؤوّل، ولكن ليس بمؤوّل اصطلاحي مقابل للمشترك عند الأصوليين.

حكم المؤوّل وحكمه وجوب العمل به (ولكن) مع احتمال السهو والعلط، أي هو دليل ظبي كخبر الواحد والقياس؛ لأن التأويل بالرأى الخالص، ولا قيمة له؛ فإن صاحب الرأى (المحتهد) قد يصيب وقد يخطئ، وإن ثبت بالقياس أو حبر الواحد فهما ظلّيان، وما يشت بهما فهو ظبي آيصًا.

#### التقسيم الثاني

والنفسيم التمي في أبواع اليان والإظهار مذلك البطم الموصوع للمعنى، أي قد يكون المعنى المدنول للنظم طاهراً للسامع وقد يكون حقياً، ثم بيان تعاوت دلث الصهور والحقوم، فالتقسيم الأول كان باعتبار وضع البطم للمعنى وبيان أبواع المعنى وحماء، وحدة وكثرة، وهذا التقسيم في بيان أنواع ظهور دلالة النظم على المعنى وحماء، ويان مراتب ذلك المدكور من الظهور والحماء، فأفسام التقسيم الثاني (أيضاً) أربعة الصاهر، والبص، والمسر، والمحكم

۱- تعریف الطاهر وهو كل لفظ أو كلام ظهر المراد منه للسامع بنفس الصبعة من غير توقف عنى قريبة حارجية (إذا كان السامع من أهل البسان)، والمراد من (بلغهمر) المعرف -بفتح الراء- الطاهر الاصطلاحي، ومن (الظاهر) الواقع في التعريف المهوم من قوله من طهر المراد منه المعنى اللغوى وهو الوضوح والانكشاف، أي ما وضح وانكشف المراد منه، فلا يكون في هذا التعريف دور، فاهم وكن من الشاكرين.

مثال الظاهر قوله تعالى: ﴿يَايَهَا الباسُ اتّقُوا رَبكُم الدي خَلفَكُم من نفس واحدة وحَلَقَ مِهَا رَجَالا كُثيرًا ونِساءً ﴾ وقوله تعالى ﴿ ﴿وأحَلُ اللهُ البيعَ وحَرَّم الربوا ﴾ فالأولى ظاهرة في أن الرب الخالق من نفس واحدة هو الله تعالى ، والثابية ظاهرة في حل البيع الذي لا ربا فيه ، وفي حرمة البيع الذي فيه الربا ، وإن كان الربا الموحب للحرمة مجهولا ، وقوله تعالى : ﴿السارقُ والسارقةُ والسارقةُ والسارقةُ على شيء آخر ، وليس لسوق الكلام لمعنى من المعانى دخلا في ظهور المراد منه على شيء آخر ، وليس لسوق الكلام لمعنى من المعانى دخلا في ظهور المراد منه )

حكم الظاهر. وحكمه وجوب العمل تمدلوله المتبادر المهوم من نعس الصيعة قطعًا، عامًا كان أو حاصًا، مع احتمال إرادة عير دلك المعنى بالتأويل أو التحصيص، ولكن كما أن احتمال المحار لا يصر في قطعية الخاص كدلث لا يصر دلك لاحتمال في قطعية مدلول الطاهر؛ لأنه احتمال غير باشئ عن دليل

۲-تعریف المعلل وهو ما راد وصوحه وطهوره على الظاهر (لا بنفس الصبعة) من لأحل معلل وصعیة، یكون في المتكلم، وهو سوق الكلام لعرص ما بمكل حصوله من دلك الكلام من عير ريادة الوصوح، فالمص أيضًا يحتمل التأويل والتحصيص، ولكن هذا احتمال عير ناشئ عن دليل، فلا يصر في قطعيته، وأماً السبح فكان محتملا في عصر حريان الوحي وتعيير الأحكام، وأماً الأن فلا.

مثال النصل قوله تعالى ﴿ والكحوا ما طاب لكم من الناء مثنى وثلاث وردع ﴾ فإله (وإل كال طاهراً في المشروعية وحوار النكاح) ولكنه بعض في بيان بهاية العدد؛ لأن سوق الكلام وعرض إيراده هو بيال بهاية العدد، ومعنى قوله ، ﴿ ما طاب لكم ﴾ أي ما أحل لكم وأحير لكم من لكحهل وليس معنى طاب هو الانتجاب، وروى مسلم عن عائشة رضى الله عب أب قالت في تفسير هذه العملة ما طاب لكم ما أحل الله لكم ، وما يكول قولها إلا مرفوع ، لأن مسألة الحلال والحرام تتعلق بالنبي على .

حكم البص وحكم النص بعينه هو حكم الطاهر من وجوب العمل بما يتبادر عبد المتكدم من المعنى المسوق له الكلام، عاماً كان أو حاصاً، والاحتمال عير الناشئ عن دليل لا يضر فيه أيصاً.

۳ تعریف المستر هو لعط أو كلام راد وصوحه وكشف مدلوله عنى وضوح المصر وكشف مدلوله عنى وضوح المصر وكشف مدلوله ببياد من قبل المتكدم، بحيث لا يبقى فيه احتمال التحصيص إدا كان عاماً، والتأويل إدا كان حاصاً.

مثال المستر: قوله تعالى ﴿ فسجد الملائكة كلّهم أجمعون ﴾ فإن قوله تعالى ﴿ فسجد الملائكة ﴾ ظاهر في سجود جميع الملائكة ، ولكنه يحتمل التحصيص سعص الملائكة ، كما في قوله تعالى : ﴿ وإذ قالت الملائكة يا مريم . . . ﴾ فإنه حص سحير ليل عبيه السلام فقوله ، ﴿ كُنّهم ﴾ انقطع ذلك الاحتمال فصار عصاً لريادة

الوصوح على الأول، ولكنه بحثمل التأويل بالسجود متفرقين، وانقطع احتمان التأويل بقوله تعالى ﴿أحمعون﴾ أي سجد الملائكة كلهم معاً و محتمدين، فصار مفسراً لانفطاع الاحتمالات عن اللفظ بالكك

حكم المستر وحكمه إسات الحكم في مدلوله فطعًا، بلا احتمال التحصيص والتأويل، وأمّ احتمال السبح فقد سقط قبول البعيير بالمطاع الوحي ووفاه رسول الله ﷺ، ولا اعتمار للاحتمالات العقلية المحصة في الشريعة

تعریف المحکم" وهو کل لفظ ارداد ظهوره فی الدلالة علی معناه وقوة دلالته علی معناه وقوة دلالته علی معناه وقوة دلالته علی مراده بحیت لم بنق فیه إمکان التندیل (والنسخ) فی رمان الوحی، یعنی إدا ارداد الوصوح إلی ثلاثة أصعاف المستر يصير محکمًا، وقیل . هو ما ظهر معناه لکل واحد من أهل اللسان حتی لم يحتلفوا فيه

أبواع الحكم وهو على بوعين: محكم لعيم عو ما لا يحتمل السبح والتديل عقلا، كالآيات الدالة على وحود الصابع وصعاته، وحدوث العالم، وعلى الأحبار الماصنة، ويسمى هذا محكماً لعيم، ومحكم لعيره، وهو ما كان مدع بسحه وتبديله لوفاة البي على وانقطاع الوحى، ويسمى هذا محكم لعيره، كايات وأحاديث الأحكام.

مثال الهكم قوله تعالى ﴿وافته مكل شيء عليم﴾ وقوله تعالى ﴿إِنَّ الله عمى كل شيء قدير﴾ وقوله تعالى. ﴿الله الله إلا هو الحيّ القيّوم﴾ وقوله تعالى ﴿قُلُ هُو الله أحد﴾

حكم الحكم وحكمه وجوب العمل به قطعًا من دود أيَّ تردُد؛ لأنه لا طريق لما يعارضه وينافيه من التحصيص والتأويل والسبح

 <sup>(</sup>١) وإلى سبئي محكمًا لإحكامه وعدم قوله شئًا من النحميص والتأويل والنسح، أو الامتدعه قبول التعيير

والسئة كثيرة

طهور التفاوت في مدلولات هده الأقسام عند التقابل

طهور التعاوت (ترجيح النعص على نعص) في مدلولات هذه الأسامي (هذه الأقسام) عند التقامل .

أما المعارص فيكون بين المتساويين قوةً، دون الراجع والمرجوح، والقوى والصعيف)، فالتعبير د التقامل أوضح وإلى الحقيقة أقرب

(۱) مثال التقامل بين الطاهر والنص، كما في قوله تعالى ﴿وأحل لكم ما وراه دلكم ﴾ وقوله: ﴿وانكحوا ما طاب لكم من الساء مثنى وثلاث ورباع ﴾ فإن الأولى طاهرة وعامة في إباحة نكاح عير المحرّمات، فيفتصى بعمومه جوار نكاح موراء الأربع، والثابية بص يفتضى الحصار الحوار إلى الأربع، فوقع التعارص (صورة) فيما وراه الأربع، فيترجّع النص، ويحمل الظاهر على النص وهو الإباحة إلى عدد خاص.

(۲) ومثال التقابل بين النص والمسر هو التعارض بين قوله عديه السلام المستحاصة تتوصؤ لكل صلاقه وبين قوله عليه السلام. «المستحاصة تتوصؤ لوقت كل صلاقه فالأول بص لكونه مسوقًا لوضوء المستحاصة، ولكمه يحتمل التأويل بأن تكون اللام للتوقيت، والثابي معسر لا يحتمل التأويل، فيترجّح ويحمل الأول

(٣) ونظير تعارض المسر والمحكم هو تعارض قوله تعالى. ﴿وأشهدوا درى عدل مكم﴾ وقوله تعالى: ﴿ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً﴾ والأول معسر مى قبول شهادة العدول لأن الإشهاد، إنما يكون للقبول عبد الأداء، وهو لا يحتمل معنى آجر، والثاني محكم لأن التأبيد التصق به، والأول لعمومه يوجب قبول شهادة المحدود في القدف بعد أن تاب وصار عدلا، والثاني يوجب ردّه إلى الأبد، أي بعد التوبة أيضاً، فيترجع المحكم على المفسر، وأمثلته في نصوص الكتاب

بيال احكم المشترك مين الأقسام لأربعة وكل و حد من هذه الأفسام الأربعة (العاهر، والمصل، والمعبر، والمحكم) بوحب، ويقتصى شوت ما دل عله معاه، و تعمل به على سبل الحرم والبعين، على رعم حلاف حرتى في أحكام بعصها لأحل حتمال المحصيص والباويل والسبح في بعصها وعدمه في بعض، ولكن عدمر من قبل مرازا أن الاحتمال إذ لم يكن باشتًا عن دليل، فلا عبرة به، ولو وصل عدده إلى ألف.

الأقسام الأربعة التي هي صد تلك الأقسام. ولهده الأسامي (الأقسام) أصداد تعاملها، فصد الطاهر الخفي، وصد النصل المشكل، وصد المعلى المحمل، وصد المحكم المتسابه، فكما أن أقسام النظم الدال عبى المعلى باعتبار ظهور المعلى على أربعة أقسام، فكذلك أقسام النظم باعتبار حدم المعلى أربعة، فالتقسيم النامي يستلرم التقسيم الثائب بعلاقة الصدية

أبواع التقابل وهو على أربعة أبورع (١) تقابل المتناقصين، وهو التقابل بين النمى والإثبات (الإيجاب والسلب) كوسان ولا إسان (٢) وتقابل التصايف أوالمتصايفين كتقابل الأب والابن (٣) وتقابل العدم والملكة كتقابل الحركة والسكون عبد من يجعل السكون عبارةً عن عدم الحركة (٤) وتقابل التصاد أو تقابل الصدين، وهما أمران وجوديان يستحل احتماعهما في محل واحد كالسواد والبياض، والحرارة والبرودة، وقد يطلق تقابل التصاد على حميع هذه التقابلات مجاراً عبد الفقهاء، وهها ذكر الأضداد من هذا العبين الأن التقابل بين هذه الثمانية ليس كله تقابل التصاد، بن محتلف كما هو الظاهر.

۱- تعریف الحمی ومثاله و هو ما جعی المر د (مراد لمتكلم) منه لا لأحل إبهام می الصیعة (می هیئة اللعظ)، بل بعارض احر (یكون می المعی) حتی لا يكن حصول المراد منه إلا بعد الطلب والنظر فیه

مثاله لعظ السارق في قوله تعالى. ﴿والسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فاطعُوا أَيدْمَهُما ﴾ فإنه طاهر في معناه الموضوع له، وهو كل من يأحد مال العير تحفيةً وهو في حرره، ولكن في دلالته على بعص أفراده خفاء كالطرار والبياش، فعي الطرار قوة لأنه يأحد مال العير مع كونه محرراً بجرأى عبيه، فهو أقوى من السارق، فلرم قطع بده بالأولى، وأنّ النّاش فهو أضعف من السارق عرّاب، فإنه يأحد عن القبر مالا عير محرر ألس الميت الذي لم يستطع حفظه، فهو أردل الناس وأحسهم في فعله هذا، فيكون أضعف من السارق، فلا يمكن إلحاقه به، فنعد الطلب علم أن الطرار داحل في السارق بالطريق الأولى، وعليه القطع، وأن السال لا يشمله معنى السارق فلاقطع عليه.

فاختماء في لفظ السارق ليس لعارض في الصيعة، بن لعارض في المعنى من قوّة أو ضعف.

حكم الخمى وحكمه وحوب الطلب أى طلب معانى المقط ومحتملاته حتى يرول عنه الخماء (كما مرّ في لمط السارق) يعنى البحث والتأمّل في العارض الذي صار سنّ للحماء حتى يمكن العمل مه .

٧- تعريف المشكل ومثاله وهو ما لا يمكن حصول المراد (مراد المتكلم) منه الانعد طلب سب الإشكال، ثمّ التأمّل فيه، يعنى المحاطب يطلب سب الإشكال والخفاء أولا، ويتأمّل فيه ثانيًا حتى يمكه حصول المراد، وإنما سمّى مشكلا للدحوله في أمثاله ولصعوبة امتيازه عنها، فالإفعال (إشكال) عملى الصيرورة، أشكّل أى صار مشكلا، مثاله قوله تعالى: ﴿فأتوا حرثكم أنّى شُتُم﴾ اشته وأشكل معلى لهط "أنّى على السامع، هل هو بمعنى أين أو بمعنى كيف؟ فعرف بعد الطلب والتأمّل أنه بمعنى كيف الأمرين: (١) لذلالة لعط "الحرث (٢) ولذلالة حرمة القربان في الحيض لعلة الأدى (المجاسة) وفي القربان من الدير يكون الأدى (المجاسة) أقوى، وخرمة اللواطة مطلقًا، وهذا هو الوحه الثالث لكون (أنّى) بعين كيف.

حكم المشكل: وحكمه الطلب أولا (طلب سبب الإشكال) والتأمّل فيه ثانيًا، ومعنى الطلب هو أن ينظر السامع أولا في معهومات اللفط جميعًا فيصطلها، ومعنى التأمّل هو أن يستحرح المعنى المراد من للك المفهومات لعده، كما بو نظر في كلمه أنّى الوحدها مشتركًا بالل معتبال (كيف وأيل) لا تالت لهما، فهد هو الصلب، لم تأمل فيهما فوحدها هنا تمعنى كلف دول أيل فحصل المصود

٣ تعريف المحمل ومثاله وهو ما توارد فيه المعانى، فاشتبه مراد اسكنم بهد
 بنو رداسساهً لا يُدرك المراد منه إلا بنيال من قبل المكلم المعجمين

أبواع المتجمل وله ثلاثة أبواع (1) بوع لا يفهم معداه لعة كابهبوع في قوله تعالى ﴿إِن الإنسان حلق هلوع ﴾ قبل التفسير ، (٢) وبوع معده معدوم بعة كبر وبون معداه النعوى هو الفصل) ولكنه ليس بجراد شرعًا والأنه ما من بيع إلا وفيه فصل ، وكذلك الصلاة والركاة ، فإن معانيهما اللعوية (الدعاء والطهارة أو المو) معلومة ، ولكن بيست عرادة شرعًا ، (٣) وبوع معداه معدوم لعة إلا أن معده متعدد شرعًا ، والمراد واحد منها ، كالمحصدات ، فون معداه الشرعى العميمات ، والمراد واحد منها ، كالمحصدات ، فون معداه الشرعى العميمات ،

مثال المحمل الاصطلاحي أية الرما ﴿وحرَّم الرموا﴾ فإنه مجملة الدل لرب عدرة عن مصل لعةً ، والعصل معنه ليس عراد بيقين الداليع لم يُشرع ، لا للاسترباح وتحصين القصن ، وكنَّ واحد من المتاثمين ما لم يزَّ فصلا في البدل لمطنوب لا يبدّل ملكه بمقابلة منك الأخر ، ولا يمكن الوقوف على العصن الموجب لممع لاستدره وعدم قريبة تدل عليه ، فكان مجملا ، حتى وقعت الحاحة إلى تعسيره منظة ،

حكم المجمل. وحكمه التوقّف فيه في حق العمل مع اعتفاد حقّية المراد به إلى ال يأتي الباد أمامه ، فإذا لحقه البيان من الشارع المجمل يجب العمل به ، كما يحب العمل بحبه العمل بواع البطم الواضح الدلالة من الظاهر والنص والمفسر والمحكم، كما في أية الربا، فإنه قد وجب العمل بأية الربا بعد ورود الحديد، في الأشياء الستة.

تعريف المتشابه؛ هو في اللعة ؛ حفى المعنى وعير واصح المعنى، واصطلاحًا ؛ هو ما لا طريق (بعد انقطاع الوحي) إلى إدراك المعنى المراد منه أصلا (سواء كان معده اللعوى معلومًا كاليد والوجه والساق، أو عير معلوم كالمقطعات في أو تل السبور) حتى سقط عن المكلّف طلب معنى المتشابه والنامّل فيه، بل مُبع عن طلب معده والتأمّل فيه نقوله تعالى. ﴿ وَأَمّا اللّذِينَ فِي قَلُونِهِمَ رَبِع فَيَشْعُونَ مَا تشابه سه المبتدة وابتعاه تأويله ﴾ ، وإنما سمّى متشابهًا لخفاه معده المراد، أو لأن فيه تشبيه الله تعالى بالمحموق ظاهرًا، لإشات علاماتهم له، مثل البد والوجه وعيرهما وهذا سؤالان الأول: بحن بصلد بيان أقسام النظم الذي يعرف به أحكام الشرع، ولايعرف بالمتشابه حكم ؛ لأن معرفة الحكم موقوف على معرفة المعنى ، والمتشابه لاطريق إلى إدراك معاه المراد، فكيف يستقيم إيراده هنا ؟ وأجيب عنه بأنا لا بسلم والعين ، والساق ، والاستواه ، وإن لم يعرف المراد بهذه الصفات ، ومعرفة هذا المقدار ووجوب اعتقاده حكم شرعى ، والحواب الثاني أنه أورده هنا للمتع عن طلب معاه والتأمّل فيه ، كما ذكره الله تعالى في القرآن ، ثم صرّح بأنّ اتاع لمتشابه زيم ، وقال في بيان علته ما ذيه الإعله إلا الله ﴾

والسؤال النابي أنَّ الأصولين دكروا لكتاب الله تعالى عشرين قسمًا، مع أنَّ المدكور في نفس القرآن قسمان: المحكم والمتشابه ﴿هو لذي أبرل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأحر متشابهات، وأمَّا نقية الأقسم علم يذكرها القرآن.

واخوات عنه. أن القرآن لم يمنع عن سائر التقسيمات والأقسام، بل أشار إلى إمكانها ووجودها في نفس كتابه تعالى، حيث قال تعالى في محل تقسيم كتابه، ﴿مبه﴾ أي بعض الكتاب ايات محكمات، فأضار به من التبعيضية إلى إمكان ووجود أقسام أحر يعني مبه للحكم والمنشابه، ومبه أقسام أحر.

أقسام المتشامه وله قسمان: ما يفهم منه المعنى اللعوى، ولا يُفهم المعنى الذي أراده الشارع كالوجه والبد والعين والساق، والاستواء على العرش وأمثالها، والثاني، ما لا يفهم منه شيء كالحروف المقطعات الواقعة في أوائل السود، و لاحتلاف في حوار تأويلها وعدم جواره إنما يكون في القسم الأون، وقد ذُكرِت أمندة التشابه في صمن التقسيم، فلا حاجه إلى إيرادها على حدة

حكم المتشامة وحكمه التوقف فيه عن بنال المعنى المراد أبدًا مع اعتقاد حقّبة ما أراد الله ورسوله منه ، والاجتناب عن إنباع المتشابة وتأويله مجافة الربع والفتية

التقسيم الثالث في أبواع استعمال ذلك النظم في المعنى والأقسام الحاصلة من هذا التقسيم أربعة الحقيقة، والمجار، والصريح، والكباية

تعريف اختيفة فالحقيقة كل لفط أريد به ما وصع له، أو هي كل لفظ استعمل فيما وصع له، وصع له متحود من حق إدا فيما وصع له، بحو الأسد إدا استعمل في الحيوان المفترس، مأحود من حق إدا تبت من مصاه الموضوع له، واعلم أن احقيقة على ثلاثة أبواع العوية كالأسد في الحيوان المفترس، وشرعية كالصلاة المستعملة في العبادة المحصوصة، وعرفية كالدانة المستعملة في دوات القوائم الأربع، وكدلك المجار

تعريف انجار هو كل لفظ أريد به غير ما وضع له ، أو كل لفظ استعمل في عير ما وضع له لاتصال بيهما معنى ، نحو الأسد إدا استعمل في الرجل الشجاع للاتصال بيهما في الشجاعة ، واستعمال الحمار في البليد للحماقة ، أو لاتصال بينهما دانًا أي صورةً ، كاستعمال السماء (بمعني السحاب) في المطر ، وإنما يبرل المطر من السماء (السحاب) كما في قول الشاعر :

إذا ترل السماء (المطر) بأرص قوم رعيساء وإن كانوا عصابً أي إذا تبرل المطبر بأرص قبوم وأننت الكلا رعيساء، وإن كانوا كارهين عصابًا -فالعلاقة هو مجاورة الحال (المطر) وللحل (السماء).

والاتصال بينهما سببًا (محيث يكون أحدهما سبًا والآحر مسبًا مثل زوال ملك الرقمة و ملك المتعة) من نوع الاتصال الصورى (الدى سمّاه المصنف داتيًا) وبه لا يكود الاتصال بين السب والمست في المعنى ولا في الدات؛ لأن معنى السب الإفصاء إلى شيء، ومعنى المسب ما حصل بدلك الإفصاء، وكدلك دار كل واحد مهما عير دات الآحر، فتعين الاتصال الصورى، فزوال منك الرقه عر الأمة سب لروال ملك المتعة عنها، فهما روال ملكين محتلفين أحدهما سب, والأخر مسب.

وكذلك الاتصال بن العلة والحكم انصال صورى؛ لأن معنى العلة الإيحاب وكذلك الاتصال بن العلة الإيحاب والإنبات، ومعنى الحكم الأثر المرنب من ذلك الإيحاب، فلا يمكن إنبات الاتصال بسهما معنى، وأمّا الاتصال الصورى لأجل المحاورة بيسهما وحوداً، فممكن التحقق بل واقع

أنواع الاتصال الصورى: وهو توعان: أحدهما: اتصال الحكم بالعلة، كاتصال الملك بالشراء، وهذا الاتصال (بين الحكم والعلة) يجور الاستعارة (استعمال الملك بالشراء، وهذا الاتصال (بين الحكم والعلة) يجور الاستعارة ويراد به المنث أو أحمدهما في الأحر مجارًا) من الطرفين بأن يدكر الشراء، ويراد به المنث أو عكسه؛ لأن العلّة لم تشرع (لم يُجرها الشرع) إلا لإثنات حكمها، والحكم لا يثبت ولا يوجد) إلا بعلته، فاستوى الاتصال الصورى للمجاورة، وصارت الاستعارة شاملة لمجانين (حانب الحكم وجانب العلّة)

المثال التطبيقي لإمكان الاستعارة من الطرفين: ولهذا الجواز قلبا في المسألة الأتية إن من قال. إن اشتريت عدًا (أي عند كان) فهو حرّ، ثمّ اشترى نصف عند، فناعه (أي ذلك النصف) ثم اشترى نصفه الناقي (قلب) يعتق هذا النصف الباقي الذي اشتراه بعد بيع النصف الأوّل؛ لأن الشراء الكامل وُحدٍ بعد اشتراء النصف الأول، الشراء الكامل وُحدٍ بعد اشتراء النصف الأول، وكمال الشراء لا يتوقف على وجود الملك كاملا.

ولو قال: إن ملكت عبداً فهو حراً، فاشترى نصف عبد ثم باع ذلك النصف، فاشترى بصعه الباقي لا يعتق ذلك البصف ما لم يجتمع كل العبد في ملكه، أي لا يعتق بصف العبد ما لم يملك كله في وقت واحد.

وإن أراد بالشراء الملك في الصورة الأولى، أو أراد بالملك الشراءَ في السورة

آئاسة يعسر إرادته وبينه في الصورين، ولكن فيما فيه تنحفيف في حق الحالف، لا يعشر بينه قصاءً، كما في إرادة الملك من الشراء (في الصورة الأولى) لأن في إرادة الملك من الشراء لا يعتق النصف الناقي، وتكون للحالف فيه نفع، وأنّا ديابةً فيصدق القائل في الصورتين.

والنوع الثانى اتصال الفرع (الحكم) بما هو سبب محص يعني ليس بعلّة وصّعت له (للحكم، والسبب يكون مفضيًا إلى الحكم والعلّم تكون مؤثرةً فيه ومستدرمةً له) كانصال روال ملك المتعة تألفاط العتق لروال ملك الرقمة (فأماط العتق تدل على روال ملك الرقمة، وروال ملك الرقمة يستلزم روال ملك المتعة، ودوال ألفاط العتق على روال ملك المتعة الترامًا)

وهدا الاتصال (اتصال الفرع بالسب المحص) يحور الاستعارة من فلوف واحد، وهو دكر الأصل وإرادة الفرع، يعنى استعارة السب وهو روال ملك الرقة للحكم (روان ملك المتعة) دون عكب، يعنى جار دكر الإعتاق وإرادة الطلاق، ولا يجوز دكر الطلاق الموضوع لإرالة ملك المتعة وإرادة زوان ملك الرقة؛ لأن اتصال الفرع (روال ملك المتعة) بالأصل (روال ملك الرقة) بالسبة إلى الأصل (روال ملك الرقة) بالسبة إلى الأصل (روال ملك الرقة عي وجوده وروال ملك الرقة، ولا يكون فيه عن روال ملك الرقة، ولا يكون فيه زوال ملك الرقة، ولا يكون فيه زوال ملك الرقة.

وهو أى احتياح وتوقف العرع (روال ملك المتعة) على الأصل (على روال ملك المتعة) على الأصل (على روال ملك الرقبة) واستعاء الأصل عن العرج مظير الحملة الماقصة إذا عُطِمِت على الكاملة كما هي قول القائل رينب طالق (وعمرة) فا رينب طالق جمعة تامة مفيدة، وعمرة جملة باقصة لتوقعها على الخبر للحدوف (طالق)\*\*.

وتوقَّف أوَّل الكلام (الجملة الكاملة) على احره (الجمنة الناقصة) لأجن

 <sup>(</sup>۱) فينظر دها لا تعيد شبئًا، لكنيا باعتبار حرف العظف (الواو) تعلقب بالأرثى في احياجها إلى حيرها

صحة احر الكلام (الحملة الناقصه) وافتقاره إلى أول الكلام (الحمدة الكاملة) وأمّ أول الكلام (الحملة النامة) فتوقعه على أول الكلام (الحملة النامة) فتوقعه على الحر الكلام الحملة الناقصة على الحر الكلام الأحل عيره وهي الجملة الناقصة، وإنما تدل الحملة الناقصة على الحكم وهو وقوع الطلاق (في المثال المدكور) الأجل اعتبار خبر الحملة التامة فيها (في الناقصة).

#### حكم الحقيقة وانجاز

ولهما حكمان: حكم مشترك بسهما، وحكم معرد لكل واحد مسهما، وم أحكامهما المشترك (١) ثبوت ما استعملا فيه من المعنى الحقيقي أو المحارى والعمل به، حاصاً كان دلك المعنى أو عاماً، والمصنف دكر حكم المجار، ثم قاس عديه حكم الحقيقة، كما فعل في حكم العام والخاص روماً للاحتصار، ولكني جمعت حكمهما في عبارة واحدة تسهيلا واحتصاراً، ولأجل أن العموم والخصوص يجريان في المعنى المحارى مثل المعنى الحقيقي، وجعما المعنى المحارى لعفظ الصاع في حديث رواه ابن عمر «لا تبيعوا الدرهم بالدرهمين ولاالصاع بالصاعينه عاماً في جميع ما يدحل في الصاع، ويتصل به، أي ما يكال به (من قبيل ذكر المحل وإرادة الحال).

وأنكر الإمام الشافعي عموم المعنى المجارى (على رأى صاحب الكتاب) ودكر دليده أولا أن العموم لا يحرى إلا في المعانى الحقيقية، فأريد (عدد) مما يدحل في الصاع، ويكال به المطعوم (فلا يشمل الحص والدورة) فيكون معنى الحديث. ولا يناع المطعوم المقدر بالصاع بالمطعوم المقدر بالصاعب، فلا يدل على حرمة بيع عير المطعوم بمثله متعاصلا.

وثاني : أن إرادة المعنى المجارى من النفط إنّما تكون الأجن الصرورة أي ضرورة فهم السامع، أو صرورة منع القريبة إرادة المعنى الحقيقي، وإلا فالأصل في الكلام هو الحقيقة ؛ لأنّ الألفاظ وصعت دالة على المعانى للإفادة من عير الحاجة إلى شيء أحر، وهي (أي الذلالة على المعنى) منهلة وتمكنة بالمعانى الحقيقية، إلا

آبه، حورو عصر صروره التوسعة في الكلام كارحصة في الأحكام المرعة الما المحرورة النوسعة على الدس، وهذا أي الاستدلال بأن عبدر المحر لأحل الصرورة، وهي ترتفع بالخاص، فلا حاجة إلى اعبار العموم فيه، باعل الأن عد القصيح من أهل اللغة والقادر على التعبير عن مقصوده بالجمعة، قد يعدل إلى التعبير عنه بالمحار، لالحاجة وصرورة، والدليل الثاني على نظلان استدلاله أن لقران الحكيم في أعلى درجات القصاحة وأرفع مراتب البلاعة، وعجار فيه موجود، حتى عدّ من غريب بقائعه، وعجيب بلاعة الآيات الآتية من قوله تعالى: فوص كان في هذه أعمى فهو في الآجرة أعمى ومن قوله تعالى فواسعت بهنا حداج الذلا من الرحمة ومن قوله تعالى في الأحرة أعمى ومن قوله تعالى في سماء أقمى ومن قوله تعالى بردًا عن الكلام أقمى والفرورات، فئت أنه ليس لأجل الصرورة، بل لأجل التوسعة في الكلام وحسنه.

(۲) ومنها (ص أحكامهما المشترك) استحالة احتماع مفهوميهما مرادين الفط واحد في حالة واحدة، بأن يكون لفظ واحد مستعملا في معاه الإصلى، ومستقراً في عيره، ومتجاوراً عن موضعه الأصلى، والشيء الواحد لا يتصور أن يكون مستقراً في موضعه ومستعملا فيه، ومتجاوراً عنه مستعملا فيه، ومتجاوراً عنه مستعملا في عيره في حالة واحدة، كما استحال أن يكون الثوب الواحد على لابسه مذكاً وعارية في رمان واحد

والدليل على عدم حوار الحمع بين المعنى الحقيقى والمجارى هو اية الملامسة وهى قوله تعالى وأو لامستم الساه فإنه لم يرد بها اللمس بالبد والحماع حميمًا قط، والدليل الثابي على عدم جوار إرادة المعنى الحقيقي والمحارى من لفظ واحد في حالة واحدة هو قول الإمام محمد في الحامع الكبير ولتعدر الحمع بين الحقيقة والمجاز في لفظ واحد قال محمد في الحامع الكبير فو أن عرب لاولاءً عيم أي ليس له معتق -بكسر الناء - أوضى نثلث ماله لمواليه وله معتق -معتم

الده- واحد قاستحق بصف النلث؛ وكان النصف الناقى من التبت مردودا إلى الورثة؛ لأن العمل قدوحت بحقيقة هذا الاسم (وهو الموالى) فإنه جمع مولى عملى المعنق -بعنع المده- والجمع في الوصية بمعنى ما فوق الواحد كالميراث، فدوكان الموالى اثنين فضاعدًا لكان لهم ثلثان من التلث الموضى به، وأمّا الآن فله مصف دبك النبت لأنه واحد، وثو كان لمولاه (لمعتقه بعنع التاء) موالى لا يكون بهم شيء؛ لأنه أريد ما الموالى معناه الحقيقي وهو المعتق -بفنع التاء- بالدات، فلايراد به المعنى المحدى، وهو معتق المعتق -بفنع التاء بالدات، فلايراد به المعنى المحدى، وهو معتق المعتق -بفنع التاء في كليهما- لاستحالة الحمع بين الحقيقة والمحاز.

## الإشكالات وأجوبتها حول الجمع بين الحقيقة والجاز

١- وإن استأمن الكفار من المسلمين الأساءهم ومواليهم، وقالوا آمنونا وألداه ومواليا، فيعم (يشمل) هذا الأمان أساءهم حقيقة، وأساء أساءهم مجازًا، وكدا يشمل مواليهم حقيقة، وموالي مواليهم مجارًا، فهذا هو الحمع بين الحقيقة والمجاز.

والحواب أنه إنما يعمّهم (يشملهم) الأمان في هذه العبورة لأن لفظ الأبه و الموالي يتناول (يشمل) العروع (أناء الأناء) و (موالي الموالي) فاهرًا، فإن بني الاس ينسون إلى الحدّ بالسوة محارًا، كما يقال. سو هاشم وبنو تميم وبنو أميّة، وقال تعالى ﴿ يا بني أدم﴾ وكذا معتّق المعتّق -بعتج التاء- ينسب بالولاء إلى الرحن مجارًا باعتبار أنه سبب لعتقه بإعتاق العبد الأول (المعتق الأول) ولكن بطل العمل بهذا التباول الظاهري هها؛ لأن الحقيقة تقدّمت على المحار في الإرادة، فلم يشت الأمان لهم باعتبار تباول الاسم إيهم، ولكن بقي مجرد صورة الاسم (لأبناء والموالي) سببًا للشبه أي شبه الشمول، إذ الشبهة ما يشبه الثانت، وليس بثانت، وهها كذلك، فإن ظاهر إطلاق الاسم (اسم الأبناء والموالي) يذل على شوت المدلول المحارى، وليس بثانت، قيشيت الأمان بهذا الشمول الظاهري

استحداد لأحر حقى الدم أى حفظه من السفك، يعنى الشمول الطاهرى وحقى الدماء معتصيان دحولهم هي الأمان، وصار نبوت الأمان بشبهة مجرد الاسم كشوته دلاشرة في الصورة الآتية إدا دعا المسلم الكافر بالإساره إلى بقسه بأن أشار إليه الربار إن كنت رجلا تريد القتال؟ أو إبرل حتى ترى ما أفعل بك؟ فعلى الكافر أب (لإشارة) أمان له، فإنه يشت بهذا الكلام الإشاري الأمان؛ لوجود المسلمة صورة، وإن لم تكن تلا مان في الحقيقة، وإن لم تكن للأمان في الحقيقة، في الحقيقة، أي وإن لم تكن للأمان في الحقيقة، في الحقيقة، والمجاز.

٣- الإشكال وقد اعتبرتم صورة الاسم (اسم الأبده والموالي) شبهة هي حقى الدماء في الاستثمان على الأبداء والموالي، وأشتم الأمان لأساء الأبداء ولموالي، الموالي، ودم تعتبروها في الاستثمان على الآباء والأمهات في حق الأجداد واخذات، فوسم (الكفار) إذا قالوا: آسونا على آباهنا وأمهاتنا لم يثبت الأمان للأجداد والجدات بمجرد صورة الاسم مع أن الاسم (اسم الآباء والأمهات) يتناولهم صورة.

والجواب عنه إنما تُرك في الاستئمان على الآباء والأمهات اعتبار صورة الاسم في الأجداد والجدّات؛ لأن اعتبار صورة الاسم لثبوت الحكم (الأمان) في محل آخر (أب، الأبناء وموالى الموالى) إنما يكون لأحل التبعية أي كون المصاففة تبعًا للمصاف إليه، فبنو البنين وموالى الموالى يليق بحالهم التبعية الأصولهم (أباءهم ومعتقبهم) وهذا معنى قول المصنف وذلك إنما يليق بالعروع وأما الأجداد والجدّات فلا يكونون أتباعاً للآباء والأمهات، وهم الأصول، ولهذا قال المصنف: دون الأصول، ولهذا قال

٣- الإشكال. هما ثلاثة أمثلة يلزم فيها الجمع بين الحقيقة والمحاز صورةً، فما
 دا تقولون فيها؟

الأول رجل حلف لا يصع قدمه في دار فلان، فهذه الدار (دار فلان)

ودتكون ملك له، وهذا معنى حقيقى الإصافة دار إليه، وقد تكون عارية ، وقدتكون إحارة ، فقى هاتب الصورتين تكون الإضافة بالمعنى المحارى، أى الدار عير الممنوكة نقلان، فيحنث الحالف بدحولها مطلقًا، فلرم الحمع بين الحقيقة والمحاز،

والتنبي أنه إدا دحلها ماشيًا، يكون المراد المعنى الحقيقي، وإدا دحله راكبًا، يكون لمراد المعنى المحاري فيما إدا حلف لا يدحل دار فلان، فيحنث بدحولها راكبًا وماشيًا، وهذا هو الجمع بين الحقيقة والمحار

ولتبت إدا قال رحل الله على أن أصوم رجاً (أى شهراً من أشهر السه، عصر بكرة ومصرف، فيكون موناً) ونوى بقوله: هذا اليمين (أى إن لم أصم فعلى الكفرة) كان قوله عند أبي حيفة ومحمد بدراً ويجاً، ثم هذا الكلام حقيقة في البدر لعدم بتوقف ثبوت البدر به على قريبة، فيلزم على القائل إما الوفاء أى الصوم، وإما القصاء عند فوته، ومجار في اليمين لتوقف ثبوتها عنى قريبة وهي والمجاز،

والجواب عن الثاني أنه ليس المراد من وضع القدم المعنى الحقيقي، بل المراد منه معنى هو أعم من المعنى الحقيقي والمحارى، وهو مطنق الدحول، ويقال له عموم المحار، فيحنث بأي طريق دحل، راك أو ماشيًا، حافيًا أو متنعّلا.

والحواب عن الأول: أن إضافة الدار إلى فلان يراد بها الدار المسكونة له (أي بسنة السكني إليه) فاعتبر عموم المحار في الصورتين، أي معنى هو أعمَّ من لمعنى الحقيقي والمجاري وشامل لهما.

وهو (اعتبار عموم المجار في المثالين) نظير ما لو قال عبده حرّ يوم يُقدَّم فلان، فقدم ليلا أو مهارًا عتق، فالمراد باليوم عُموم المجاز وهو مطلق الوقت؛ لأن (اليوم) مُنى اتصل بعمل لا يجتدّ، أي بفعل يكون دفعيًا لا تدريجيًا (إد القدوم) والرصول إلى بيته يكون في لحظة، وأمّا المشي والأقدام قبله كلها مباد ومعدّات. فيحمل اليوم في المال المذكور على مطلق الوفت، وهو سامل لنس والمهار، وهما داخلان في مطلق الوقت.

والحواب عن الثالث (مسأله البدر). أنه ليس فيها جمع بين الحقيقة والمحار، ين هذا الكلام يدل بصيعته وهيئته على الندر، وهو المعنى الحقيقي، ويجين بموحمه وهو إيحاب المدور (الصوم) وهو لارم البدر، فذلالته على إيحاب الصوم البرامية بالدروم الشرعي، وإرادة الإيجاب ليس من صيعة الكلام، بل هي من لوارم معدد، وينما يدل على الإيجاب الترامًا لأنَّ ترك الصوم في رحب كان مناحًا مثل صومه، فويحاب المناح بالبدر يمين؛ لأنه (الحالف) حرّم على نفسه ترك الصوم، وتحريم المباح يمين، كما قيل للبني ﷺ بعد تحريم العسل الماح على بعسه ﴿ وَلَمْ تُحرُّمُ مَا أحلَّ الله لكَّ ﴾ ثمَّ قيل له . ﴿فَلد فَرصَ الله لكُم تُحلَّة أيمالكم ﴾ فذلالته على البدر مطابقة، وعلى اليمين الترام، فوحب على القائل (عبد عدم الصوم) القصاء بمقتصى البذر، وتجب الكمارة بمتقصى اليمين، وهذا الكلام (لله على أن أصوم رجاً) كشراء القريب (أحيه إذا كان عبدًا) فإنَّه بدل بصيعته على ثبوت ملك المشتري، وبجوحيه على عتق قريبه له، فدلالته على ملك المسترى مطابقة وعلى عتق قريبه الترام باللروم الشرعي، فإنه ﷺ قال \* قس منك دا رحم محرم منه مقدعتي عليه» أو كما قال، فاللروم بين شراء الفريب وعتقه شرعي، كما بين النمر واليمين.

۳- ومنها (من أحكامهما المشترك) آنه منى أمكن العمل بالمعنى الحقيقى سقط اعتبار المعنى المحارى؛ لإن المعنى المستعار (المعنى المحارى) لا يراحم الأصل (المعنى الحقيقى) ما لم تكن قريبة المراحمة موجودة، والحاصل أن عند إمكان إر دة أحدهما سقط اعتبار الأحر، وهى الحقيقة هذا تفصيل لقولهم لا يحور الحمع بين المعنى المحقيقى والمجارى هى لهظ واحد

### مثال العمل بالمعنى الحقيقي وسقوط المعنى انجازي

قول الهائل رأيتُ اليوم حمارًا، أو استقلمي الأسد في الطريق، فلا يحمل على البليد والرجل الشجاع إلا مقريبة رائدة، وإذا كانت القريبة موجودةً سقط اعتبار المعنى الحقيقي، ويُعمل بالمحار.

### مثال سقوط اعتبار المعنى الحقيقي والعمل بالمعنى الجازي

(١) فإن تعذّر المعنى الحقيقي كما في قول الحالف؛ لا يأكل من هذه النحلة، فإن الأكن من الشجرة متعذّر وغير متعارف، فيرجع إلى المجاز، وهو ما حصل من النحلة من الثمر والتمر، فالمتعذر ما لا يتوصل إليه إلا بمشقة.

(۲) وكدلك إن كان المعنى الحقيقى مهجوراً في العرف يرجع إلى المجاز، وهو الدخول في دكر وضع القدم، والمهجور ما تيسر الوصول إليه، ولكن الناس تركوه، كما إذا حلف: لايضع قدمه في دار فلان، فوضع القدم في الدار بأن يكون اخالف في الخارح، ووضع إحدى قدميه في الدار متروك في العرف، ففي هدين المثالين سقط اعتبار المعنى الحقيقي، وبقى العمل بالمعنى المجارى

# هجران المعنى الحقيقي شرعاً كهجرانه عادةً وعرفًا

(۱) وعلى هذا (أى على أن المحاز برجع إليه عند هجران الحقيقة) قلن: إذا وكل أحد رجلا بالخصومة (بالدفاع عنه) إن توكيله ينصرف استحسان إلى مظلق الجواب من الإنكار والدفاع عنه، ومن الإقرار عليه، حتى لو أقر على موكله يجود إقراره؛ لأن معنى الخصومة حقيقة هو المنازعة والمشاجرة، وهي متروكة شرعاً ولا تنازعوا فتفشلوا في فالمهجور شرعاً كالمهجور عادة في تركه، ويكون به الرجوع إلى المعنى المجازى.

(٢) المثال الثاني للمهجور شرعًا: ألا ترى أنَّ من حدم: لا يكلم هذا الصبي، لم يتقبِّد الحلم ومان صداد؛ لأن هجران الصبي مهجور شرعًا المن

نه ترجم صعرت فنسل مناهم فاله التي الإلام حتى ثو كيمه بعد ما كتام حسب في عيمه فوت حانف بر فانفوله ... هذا الصبي الدب الوناد مع فقع النظر عن و فينف صوبه ما فذكر مفيد توصف الصنوف وأراد ذاته مطبقه عن تجابط أوضافه

إدا كان المعنى الحقيقي مستعملا والمعنى الحارى متعارفاً فماذا يُفعل؟ فرن كان للمصامعي حقيمي مستعمل (عير متعدر ولا مهجور) ومعنى محارى متادر إلى العهم في العرف، فنه صور

(١) كانت الحقيقة مستعملة، والمحار غير مستعمل (٢) أو كان مستعمل، و لحقيقة أكثر استعمال (٣) أو كانا هي الاستعمال سواءً، فالعبرة في هذه الصور للحقيقة الانصاق، لم مر أن الأصل في الكلام هو الحقيقة ما لم يعارضه معارض قويّ.

 (٤) وإن كان سحار أعلب في الاستعمال، فعبد الإمام أبي حيفة العبرة سحقيقة، وعبدهما العبرة لعموم المجار

المثال وثمرة الاختلاف فإدا حلف لا يأكل من هذه الحيطة أو حيف لا يشرب من هذه المرات (الماه العدب) ولا بية له ، فعند أبي حيمة إنى يحنث بأكن عين الحيطة ، وبالكرع من الفرات ، ولا يحنث بأكل الخبر وبالشرب بالأو بي ، وهذا معنى مجارى متعارف لأن الحقيقة مستعملة في المسألتين ، إد عين الحيطة مأكوبه عادة بعد العلى والقلى ، ويصبع منها الهريسة ، وكذا منزب الماء بالكرع حيمة لنقط الشرب سرعًا ؛ فإن النبي كلي مر تقوم ، فقال هل بات عندكم ماء في سر وإلا كرعه وهو عادة أهل الوادى والقرى ، فيكون لفظ أشرب محمولا عنى الحقيقة وهو الكرع .

وعدهما العمل معموم المحار في المثالين أولى، وهو مطلقُ الأكن والشرب أن طريق كان، فيحنث في المعنى الحقيقي والمجاري كليهما في أكل عين الحبطة،

وما شحد منه، وفي الشرب بالاعتراف من الفرات والكرع

### منشأ اختلاف أبى حنيفة وصاحبيه

وهد (أى الاحتلاف المدكور) يرجع إلى أصل محتلف فيه، وهو أن المجار (عدد أبى حيفه) حلف عن الحقيقة في التكلم، حتى صحت الاستعارة به (بلفظ المحار) عده، وإن لم ينعقد دلك اللفظ لإثبات الحقيقة، فقوله مداسى لعده الذي هو أكبر منه سنا، يثبت المعنى المحارى وهو الحرية، وإن لم يمكن المعنى الحقيقي، وهو إثبات الابنية والنسب لكبر من العند، فاعتبر الإمام الرجحان في التكمم، فصارت الحقيقة أولى، وعدهما: هو خلف عنها في إثبات الحكم (وهو السب)، ولا يمكن إثبات الحكم بهذا الكلام، فيكون لعواً.

معنى قولهم المجار خلف عن الحقيقة واعلم أنه (١) لا خلاف في أن المجاز خلف عن الحقيقة بدليل أنه لا يراد إلا عبد فوات المعنى الحقيقي (إمّا لتعذّره، وإمّا لكونه مهجورًا في العادة) ولهذا يحتاج المحاز إلى القريبة دون الحقيقة؛ لكونها أصلا

(٢) وأنه لا بد لشوت الخلف (المعنى المحارى) من إمكان الأصل (المعنى المحقيقي) لأن لحنف من الإصافيات، أى هو الذي له أصل، كما أن الأصن هو الذي له حلف كالاس مع الأب، فالابن من له أب، والأب من له ابن، فلا يتصور الخلف بدون الأصل.

 (٣) وأن المصير (الرحوع) إلى المحار لا يجور إلا عند تعذر الحقيقة لوحه من الوجوه.

(٤) وإنما الخلاف في أن الخلفية (كون المحاز حلفًا عن الحقيقة) في التكلم أو
 في الحكم كما مرّ ذكره.

المثال المتطبيقي نحو هذا الني، فإنه قد يذكر هذا الكلام، ويراد منه المعنى الحقيقي، وهو إثبات السبب والبنوة، إدا كان المثنار إليه ابنًا صلبيًا (حقيقيًا) للمتكلم، وقد يذكر، ويراد منه المعنى المحارى، وهو إثبات الحرية إدا كان المثال إليه عندًا له، من قبيل ذكر الملزوم (الاس) وإرادة اللازم وهو الحرية، فإنّ استعمال

اللهط الدال على الملروم في اللازم مجار عد القريبه، فعند أبي حيفة عدا الكلام من حيث دلالته على المعنى الحقيقي، وهو إثبات السب، والسوة أصل، ومن حيث دلالته على المعنى المجارى وهو إنبات الحرية حلف، فلهظ واحد، أو حمله واحدة يمكن أن يكون أصلا وحلفًا باعتبارين (اعتبار المعنى الحقيقي، واعتبار المعنى المجارى) فقد يتكلم الرحل بهذا الكلام لإرادة المعنى الحقيقي، وقد يتكلم به لإرادة المعنى المحارى، وهذا هو معنى الخلهية في التكلم

وعد صاحبه ثبوت الحرية بهذا الكلام (هذا اللي) حلف وبائب عن ثبوت النسب والبنوة بنفس هذا الكلام.

والحاصل أن الخلفية والنيانة في اللفظ الدال عبد أبي حيمة؛ لأن الحقيقة والمجار من صفات اللفظ، وهي (الخلفية) في الحكم المدلول عبد صاحبه، وفي الحكم للمجار رجحان لاشتماله على حكم الحقيقة فصار أولى.

والمثال الثاني بحو "هذا أسد إدا أريد بالأسد الحيوان المعترس، فهو معنى محارى له حقيقي للعط الأسد وأصل، وإدا أريد به الرجل الشجاع، فهو معنى محارى له و(خلف عنه) فهذه الحملة (هذا أسد) أصل عند أبي حيمة من حيث دلالتها على المعنى الحقيقي، وحلف عن نفسها من حيث دلالتها على المعنى المجارى، فالحملة الواحدة تكون أصلا إدا أريد بها المعنى الحقيقي، وتكون فرعًا وحلفً إدا أريد بها المعنى المحقيقي، وتكون فرعًا وحلفً إدا أريد بها المعنى المحقيقي، وتكون فرعًا وحلفً إدا أريد بها المعنى المحقوقي، المعارى، وعند صاحبيه فالمدلول المحارى باثب وحلف عن المدلول الحقيقي (أي ثبوت الحيوان المعترس بها).

## التفريع على الأصلين (أصل أبى حنية وأصل صاحبيه)

حتى صحت استعارة الأصل (ما يدل على المعنى الحقيقي) للحلف (ما يدل على المعنى الحقيقي) للحلف (ما يدل على المعنى المحازي) عبد أبي حنيفة عن وإن لم يمكن إرادة المعنى الحقيقي من دلك الأصل، كما في قوله لعبده الذي هو أكبر سنّا منه: "هذا ابني" فإن المطلوب من هذا الكلام استعمال (واستعارة) لفظ "الاس" للحرية من قبيل دكر الملروم (الاس)

ورادة اللازم وهو الحرية، وإن لم يكن المعنى الحقيقى وهو إثبات السوة وانسس عكم من هذا الكلام؛ لأن اس الخمسين سنة لا يمكن أن يكون الله لمن عمره ثلاثين سنة، فاعتبر الإمام الرجحان في التكلم بأن جعل التكلم بالحقيقة عند إمكن العمل به راجحًا على التكلم بالمجاز، أي يجوز التكلم عما يدل على المعنى الحقيقي، وإرادة المعنى المجازي إدا لم يمكن إرادة المعنى الحقيقي، لأن الاعتبار عده بصحة التكلم للبيابة، وهو موجود، فصارت الحقيقة عنده أولى.

وعدهما يكون ترتب الحكم على المعنى المحارى (من ثبوت الحرية أو إرادة الرجل الشجاع) موقوفًا على إمكان ترتب الحكم (هو إثبات السب) على المعنى الحقيقي، وهي المثال المذكور ترتب الحكم على المعنى الحقيقي عير محكن الكون الاس أكر سنا من القائل، فلا يصبح مجاره، فالأصل غير الممكن، وكيف بحتاح إلى الخلف؟ وعدهما المحار حلف عن الحقيقة في الحكم، وهي الحكم عموم المجار، وهو كون المشار إليه مده العير عند، سواه كان حراً أو الله أولى وأرجع المشاملة على حكم الحقيقة (فيما أمكن إرادة الحقيقة كإرادة الأصول من الأمهات في الآية) وأماً في المثل المذكور (هذا التي الأكبر سنا منه) يكون الكلام لعواً لعدم إمكان المعنى الحقيقي، فكيف يكون للأصل غير الممكن حلف؟

# مايُترَك لأجله المعنى الحقيقي

وقد دكر المصلف من قبل أنه قد يترك المعنى الحقيقي لأجل التعذّر أو الهجران عادةً، فالآن أراد أن يس جميع ما يترك به الحقيقة في المصوص الشرعية، فقال ثم جملة ما تترك به الحقيقة (ثبوت اللفظ في معناه الموضوع له واستعماله فيه) حسمة أي العرائن المابعة عن إرادة الحقيقة خمسة:

(١) أوّلا قد تترك الحقيقة بدلالة محلّ الكلام، وإنّ محر الكلام لما لم يقل حكم الحقيقة أو المعنى الحقيقي للتعلّر بعيّر المجار مرادًا، كما في قوله. لا أكل من هذه البحلة أو من هذا القدر، فتقع بمينه على النمر وعلى ما يطبح في القدر، فلو أكل بالمشقة من عين النحلة ومن عين القدر فلا يحبث.

(۲) وتانياً بدلاله العاده كما في وضع الفدم، فلو خلف لا يضع قدمه في دار فلان، لا بحث بوضع قدمه في الدار، لا بحث بوضع قدمه في الدار، وهو في حارج الدار؛ لأن هذا المعنى (خفيفي) متروك عادةً، وإنما يحبت بمطلق الدحول، وهو معنى مجارئ

(٣) وتالتُّ مذلاله معنى يرجع إلى المتكلم، أى بدلالة صفة وقريبة تتعلق منتكلم، كما في يمين الفور، وهي ما إذا قال والله لا أبعد كي في حواب من دعاه إلى عداه، فإن حقيقة هذا الكلام، وهذه اليمين العموم والشمول لحميع أبواع البعدي لعة ، ولكن قد تركت حقيقته بدلالة حال المتكلم، إذ من المعلوم أنه أحرح الكلام (الحنف) محرح الحواب لكلام الداعي الخاص الذي دعاه إلى التعدي الخاص ، وهو الإيكار) أيضاً حاصاً الخاص، وهو الإيكار) أيضاً حاصاً بالتعدي عند الداعي، فصار الحواب (وهو الإيكار) أيضاً حاصاً بالتعدي عند الداعي،

(٤) ورابعًا. بدلالة سياق النظم كما في قوله تعالى ﴿ فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا للظالمين بارًا أحاط بهم سرادقها ﴾ ، فإن حقيقة الآية هو التحيير بين قبول الإيمان والكفر ، ولكن تركت هذه الحقيقة ، وأريد بها انتهديد وانتوبيح محارًا أي هيّأنا بارًا للدين يحتارون الكفر ويظلمون على أنفسهم .

(٥) وخامسًا مدلالة اللفظ معسه، كما إدا حلف: لا يأكل لحمّا، ولا نية له، فأكل لحمّ السمك، لم يحت لأن اللحم (مادة اللام والحاء والميم) يدل على الشدة والقوّة كما يقال. التحم القتال أي اشتد، والملحمة الحرب الشديدة، وسمّى لحمًا لقوّة فيه ماعتبار تولده من الدم الذي هو أقوى الأحلاط الأربعة (الصفراء والسوداء والدعم والدم) وليس للسمك دم، وإلا فلا يكن عيشه في الماء، ويُشترط لحلّه الديح، فترك عموم اللحم وشموله السمك، وهو أي العموم معاه الحقيقي متروك في الحلف، فأريد به اللحم الخاص غير السمك.

وقيل ترك شمول اللحم السمك ليس لاشناقه من الحروف الثلاثة، مل لأحل العرف، فإن في العرف لا يقال لبائع الأسماك: لحام، ولو وكل أحد رحلا لشراء السمك، فلا يقول له: اشتر لي لحمًا، مل يقول. اشتر لي سمكًا، وهذا كنه دلين على أن اللحم لا يشمل السمك عرفًا.

والمثال الثابي لنرك اخفيفه بدلاله النفظ بهمة قول القائل لا يأكل فاكهة .

فأكل العب، لم بحيث عبد أبي حيفة على المسألتين، فلقصور النجمية وي السمك لم يشمله قوله حما وللريادة على الفاكهة فوة وعداء في العب، لم يشمله لعظ فاكهة ، والحاصل أن لقصور اللحمية في السمك لم يشمله النحم، ولقوة وريادة في العب لم يشمله الفاكهة ، فلا بحث في كليهما عبد أبي حيفة مي التابية بأكل لرمان والرطب لزيادة فيهما عن الفاكهة

#### بحث الصريح والكناية

تعریف الصریح، هو فی النعة فعیل تجمیی فاعل من صرَّح یَصرُح صراحةً وصروحةً إذا خلص وانکشف، الصریح الطاهر، والخالص من کل شیء، ولخلوصه عن محتملاته سمّی صریحًا، ویقال صرَّح فلان بما فی نفسه ای اطهره

وهي الاصطلاح: هو ما طهر المراد به طهوراً ثامًا لا يبقى الاحتياج إلى البية، مثاله قوله بعث، واشتريتُ، ووهبت، وأبت طالق

وحكمه: تعلَق الحكم بنفس الكلام وقيام الصريح مقام معناه، أي يفيد الصريح ما يفيد معناه من الحكم، وهو انعقاد النبع والشراء والهنة ووقوع الطلاق، حتى استعنى دلك الصريح عن النية؛ لكون مراده ظاهرًا من الكلام.

تعريف الكناية هو في اللغة . أن تتكلم بشيء وتريد به عيره، كما تقول: زيد طويل البجاد، وتريد به طويل القامة .

وهي الاصطلاح، هو حلاف الصريح، وهو ما استتر المراديه، حتى يحتاح إلى البية.

واعلم أن الألماط الدالة على المعنى على نوعين: مقرَّرةً. وهي التي قررت على معانيها الوضعية اللعوية، كالبيع والشراء والهنة، ومغيَّرةً وهي التي غُيَّرت عن معانيها الوضعية لعة كالصلاة والركاة، فالصريح والكناية من القسم الأول.

حكم الكناية أنه لا يجب العمل به (بلفظ الكناية) إلا بالنية أو ما يقوم مقامها ص دلالة الحال؛ لأنه مستتر المراد

ودلك (لعظ الكناية) مثل المحار غير المتعارف في إحماء المراد واستنارة عن السامع، فإذا صار المجار متعارفًا، صار صريحًا كإرادة الدحول عن وصع القدم في قوله: لا يضع قدمه في دار فلان، فقبل التعارف كان وضع القدم كناية عن الدحول، ثمّ صار مجازًا متعارفًا.

العرق بين الجار والكاية، والفرق بيهما من وحهين أحدهما، أن الكاية لاتنافي إرادة المعنى الحقيقي من لفطها، كإرادة طول النجاد مع إرادة طول القامة (المعنى الكنائي) في قولهم طويل النجاد، والمحازياني إرادة المعنى الحقيقي، فلا يصبح إرادة الحيوان المعترس في قوله، في الحمام أسد، والثاني: أن مبنى الكناية على الانتقال من اللازم إلى الملزوم، ومنى المحار على الانتقال من الملزوم إلى الملزوم، وهو أنه لا بدفي المحار من الاتصال بين المعين دون الكناية.

#### إطلاق (الكناية) على كنايات الطلاق

وإنما سميّت الألفاط الآتية: (الباش والحرام) وبحوهما (مثل قوله: حلك على غاربك "إلحقى بأهلك" آلت بنة كايات الطلاق محاراً لاحقيقة، (وإلا) فإب معلومة المعابى اللعوية، ولكن الإبهام واقع في المحل الذي تتصل تلك المعابي به وتعمل فيه؛ لأن معنى (الباش) مثلا معلوم وهو البينونة، ولكن لا بد للبيونة من محل يبحل فيه، ويظهر أثره فيه، ومحله الوصلة، وهي مختلعة متوعة، قد تكون بالمكاح، وقد تكون بالمسكن، وقد تكون بالمأكل، فاستتر المراد بالنسة إلى دلك المحلّ، لأما لا يدرى أي محل أراده؟ علهذا الإبهام الذي ذكرنا شابهت تلك الألفاظ الكايات الحقيقية، فسميّت مدلك الاسم (الكباية) مجاراً لاستتار مراد المتكلم مها، ولهذا الإبهام المذكور احتيح فيها إلى البية؛ ليتميّر البيونة عن وصلة البكاح

عن عيرها، لأن البية تكون لتعيير بعض المحتملات عن المعض، فإذا ران الإبهام بالبية بأن بوى المكدم البيونة عن وصلة النكاح، طهر أثر البيونة في وصلة النكاح، وكان النقط عاملا ومؤثراً بنفسه، وهذا معنى قول المصنف وحب العمل عوحدتها، أي عقتصاب هذه الألفاظ أنفسها من غير أن تجعل عبارة عن صريح الطلاق، ولأحل أن هذه الألفاظ عاملة بأنفسها من غير أن تجعل كبايةً عن صريح الطلاق، جعداها بوائل كما يذل عليه معانيها، وهو مذهب على وريد اس بابت، إلا ثلاث كنمات قول الرحل اعتدى وقوله استرثى رحمك وقوله: أنت واحدة .

(۱) أما عدم وقوع البائي بقوله اعتدى فإنه يُجعل عبارة عن الصريح المسلاق) بطريق الحقيقة؛ لأنه لما تعذر إعمال اللفط في حقيقته (بعدم وحود الطلاق قبل هذا القول) يجعل عبارة عن الطلاق الصريح؛ لأن الاعتداد من نوارم العلاق، فيكون في اعتدى دكر اللارم وإرادة الملروم (الطلاق) فإن حقيقة هذا اللفظ للحساب، كما يقال اعتد مالك أي احسه، ولا أثر للحساب في قطع البكاح وإرالة ملك المتعة، فلا يكن أن يحعل مؤثراً نفسه في البيونة، إلا أن اعتدى يحتمل حساب غير الأقراء (غير الحيضات) أيضاً من حساب بعم الله، أو من حساب العدة من الكاح أي احسبي الأقراء، فإذا بوي الروح الأقراء (العدة بعد الطلاق) رال الإبهام بالنية وجب به (بهذا الكلام) الطلاق الروح الأقراء (العدة بعد الطلاق، فصحة التصاء إذا وقع قبلها الطلاق، فصحة الكلام (اعتدى) موقوف على اعتبار الطلاق قبل هذا الكلام.

وأمًا إذا قال هذا الكلام لعير المدحول بها التي لا عدّة نها، فيجعل محارًا محميًا عن الطلاق؛ لأنه سبب العدّة، فاستغير الحكم (الاعتداد) لسببه وهو العلاق، فذكر المسبب وأراد السبب،

وقد حاء بدكر الاعتداد وإرادة الطلاق السنة أي الحديث؛ فإن السبي على قال السودة رضى الله عنها . العتدى، وأراد به الطلاق الرجعي ثمّ راجعها .

(٢) وأمّا قوله استرئى رحمت فهو كفوله: اعدى لأنه بموله النفسير والنفصيل لقوله اعتدى، لأن المقصود من الاعتداد هو طلب براءة الرحم من الولد، ويحتمل أن يكون للوط، وطلب الولد، ويحتمل أن يكون للنزوّج بروح آخر، فاحتاج إلى البية، فإذا وُجِدت البية، ثبت الطلاق بعد الدحول اقتصاء، وقبله استعارةً ومجازًا.

(٣) وقوله: أنت واحدة ، فهو أيضاً مثل اعتدى في أنه يقع الطلاق الرجعي بالبية لأن قوله: واحدة بعد أنت يحتمل أن يكون بعثاً لنمرأة أي أنت واحدة في قومث، أو أنت منفردة عندى ، ليس لي معك عيرك أو أنت واحدة بساء البلد في الحسن والحمال، ويحتمل أن يكون صفة لموضوف محدوف وهو (تطليقة) فإذا بوي، صار كأنه قال أنت تطليقة واحدة ، فهذا صريح يقع به الطلاق الرجعي ، فوذا رال الإنهام بالبية ، كان دلالته على الطلاق صراحة ، لا عاملا ومؤثراً بموجه ، إذ موجبه توحيد المرأة ، ولا أثر له في البينونة وقطع الكاح حتى يقع به باش

### هل تجب الحدود بالاعتراف بلفظ الكناية؟

والأصل في الكلام (وإقادة المحاطب) هو الصريح؛ لعدم احتياجه إلى البية والقرينة، ولا إلى السؤال عن المتكلم، فأمّا الكباية ففيها نوع قصور لأجل أنها قاصرة عن إظهار المراد أمام السامع بدون نية المتكلم، وما يدل على نيته

ويظهر هذا التفاوت (والقرق بين الصريح والكناية) فيما يُدرا بالشهات، مثل الحدود، حتى إن المقرّ على نعبه بعص الأفعال الموحبة للحد (كالسرقة والرد) لا يستحق العقوبة ما لم يدكر في إقراره اللهظ الصريح، فإذا قال. حامعتها، أو واقعنها، أو وطئتها، لا يحدّ ما لم يقل نكتُها أو رئيتُ بها أى ما لم يصرّح بالرما، وكذا إذا قال في قدف أحد: حامعت فلائة أو فجرتها، لا يجب عليه حدّ القدف؛ لأنه لم يصرّح بالقذف بالزنا.

# أنواع دلالة البظم على الأحكام الشرعية

وهدا هو التقسيم الرابع، والأقسام الحاصلة مها أيصاً أربعة، ولهدا قال المصنّف: والقسم (التقسيم) الرابع في معرفة أنواع وطرق الوقوف والعدم على الأحكام التي يدل عليها البطم.

واعدم أنَّ التقسيم الأول كان باعتبار وصع البطم (النفط) للمعلى عامًا كان دلث المعلى أو حاصاً ، مشتركًا كان أو مؤوّلا

والتقسيم الثانى (عد المصلف) كان باعتبار طهور دلث المعنى الموضوع له وحماءه، وباعتبار مراتب دلك الخفاء والطهور، فحصل منه ثمانية أقسام، وكان التقسيم الثالث باعتبار استعمال النظم في دلك المعنى، وحصل منه أربعة أقسام، والأقسام الحاصلة من التقسيم الرابع هي الاستدلال بعبارة النص، وإشارة النص، ودلالة النص، واقتصاء النص.

تعريف هبارة النصل والاستدلال في النعة هو طلب الدليل (العقبي أو النقلي) لإثبات شيء، وشرعًا هو طلب الدليل لحكم شرعي أي حكم كان (عقيدة أو عملا) وأمّ انتقال الدهن من الأثر إلى المؤثر (من المدلول أو الحكم إلى الدليل أو عكسه، فهو الفكر أو التعكّر.

والعبارة. هي صيعة اللفظ المكوّنة من مفرداته وجمله، يقال له: "العبارة" لتعبير الناس وإظهارهم مقاصدهم ميا.

والنصّ لعة؛ هو صريح اللفظ الذي يفهم منه المعنى (سواء كان لفظ الكتاب أو النسة أو غيرهما)، واصطلاحًا هو نصّ الكتاب والسنة الدال على حكم شرعيّ. وعارة النصّ شرعًا هو منظوق نصّ الكتاب والنبنة.

وعبارة النصل (أى الثانت بعبارة النص في اصطلاح الأصوليين): هو حكم سيق وأوردَ الكلام (النص) لأجله، وأريد بهندا الكلام قصدًا أوّليًا، مثاله قبوله تعالى: ﴿وأَقْيِمُوا الصلوة﴾ فإنه يدل على قرصية الصلاة؛ لأن سوق الكلام (الآيه) وإيراده لإثبات فرضية الصلوة، وهو المفصود الأولى من لأية، وكدلك قوله تعالى ﴿ولا تقربوا الرنا إنه كان هاحشة وساء سبيلا﴾ فسوق هده الآية وإيرادها لأجل تحريم الرنا وهو المقصد الأولى من الآية

حكم عبارة النص وحكمها أنها تفيد الحكم قطعًا إدا تجردت عن العوارض الخارجية، نعم، إدا كانت من قبل العام الذي دخله التحصيص كانت دلالتها ظبة.

۲- تعریف إشارة النص (الثانت بإشارة النص). هو ما ثبت (حكم ثبت) بالنظم (بنفظ النص) مثل الحكم الأول (عبارة النص) إلا أنه لا يكون سوق الكلام (وإيراده) لأجل الحكم التابت بالإشارة، ولا يكون الحكم الثابت بها مقصوداً أولياً.

مثال إشارة المصوعبارة المصرة قوله تعالى. ﴿للعقراء المهاجرين الدين أحرحوا من ديارهم وأموالهم﴾ فإن سوق الكلام (الآية) وإيراده لبيان إثبات سهم من العبيمة لهؤلاء العقراء، فتكون عبارة النص في إثبات سهمهم من العبيمة، وفيها (في الآية) إشارة إلى زوال أملاكهم من أيديهم وذهامها إلى الكفّار، وصيرورتها ملكً لهم، فتكون في زوال أملاكهم إشارة النص.

حكم إشارة المص وحكمها أنها تفيد القطع كالعبارة، إلا إذا وحد ما يصرف الحكم من القطع إلى الظن، كما في قوله تعالى: ﴿وعلى المولود له ررقهن وكسوتهن بالمعروف﴾ فإنه يدل إشارة على أنّ الولد تبع للوالد، إلا أنه خص عنه الحرية والرق بحكم الإجماع، فإن الولد يكون تبعًا لأمّه فيهما

النفاوت بين عبارة النص وإشارة النصّ: وهما أى العبارة والإشرة سواء في إثنات الحكم؛ لأنّ الثابت بكل واحد منهما ثابت بنفس النظم، إلا أن الأول وهو الثابت بالعبارة أحق بالعمل عند التعارض؛ لكون الثابت بالعبارة مقصوداً بالسوق درن الثابت بالإشارة، فعند التعارض يُعمل بالعبارة ويترك الإشارة،

٣ تعريف دلالة المحلّ (الثانت بدلاله النص) فالمتانب بها هو الحكم بدى ثبت ولى المطوق والمسكوب عنه كديهما بعلة في النص تفهم لعة، لا احتهاداً و ستساط بالرأي، فعي القياس تكون العلّة اجتهادية، وفي دلالة النص تكون لعوية يفهمها أهل النعة، ومن ثمّ احلفوا في الأحكام القياسية دون الثانة بدلالة النص

مثال دلالة المص قوله تعالى ﴿ولا مقُل لهما أَفَ ولا تبهرهما ﴾ فالعلّة لللهي وحرمة التأفيف واللهر هي الأدى والإيلام؛ فإن المأمور له الإراحة لحفض الحباح والقول الكريم، فهذه العلّة تفهم لعة، وتدل على حرمة الصرب المسكوت عنه وحميع ما يوجب الإيلام والأدى، فيفهم من الكلام حرمة التأفيف والهر المطوقين، وحرمة الصرب المسكوت عنه لعة من غير واسطة التأمل والاحتهاد

حكم الثابت بدلالة النصر وحكمه أن الثابت بدلالة النص مثن الثابت بإشارة النص في إصافته إلى النص دون الرأى، يعنى إصافته إلى النص كإصافة انثابت بالإشارة إلى النص، فكما أن الحكم الثابت بالإشارة منصوص، وليس بقياس كدلث الحكم الثابت بالدلالة منصوص، ومن أحل هذا لم يتخلفوا في علّة الحكم الثابت بدلالة النص مثل احتلافهم في علّة الحكم القياسي، حتى صبح إثبات المحدود والكفارات بدلالات النصوص دون القياس والرأى، فويه على، ودلالة النص عبد التعارض، النص قطعية، وإنما يكون الفرق بين إشارة النص ودلالة النص عبد التعارض، فلم فالدلالة أقل مرتبة من الإشارة؛ لأن في الإشارة وتجد النظم والمعنى اللعوى، وفي الذلالة لم يوحد إلا المعنى اللعوى، فالذال عنى الحكم في الإشارة أمران (اللعط والمعنى) وفي الدلالة أمر واحدوهو المعنى(العلة).

٤- تعريف المقتصى وها أربعة أشياه. (١) المقتصى وهو الكلام الطالب الريادة للصحة الريادة للصحة عيد المالة المسته عيد المالة المستوني المستوني المستوني المستوني هو المريد المطلوب (٤) وحكم المقتصى الدى يعمل مه، قالآن بشرح تعريف المصنف للمقتصى، وأمّا المقتصى - معتج الصاد- فهو أمر رائد على النص ثبت دنك الأمر ليكون شرطاً لصحة المصوص (أى مصن المصن) حين لم يستحمد المناس المناس حين لم يستحمد المناس المناس

المعلوص عن ذلك الأمر الرائد، يعنى إذا لم يصح معنى النص ظاهرًا، يعتبر قبله أمر رائد عن الكلام لصحة معناه، وهذا هو المقتصى، والنص هو المقتصى مكسر الصاد- وإذا كان اعتبار المقتضى لأجل صحة النص (الكلام) فوجب اعتباره مقدمًا لتصحيح المصوص، وإنما سمّى ذلك الأمر الرائد (مقتصى) - معتم النصاد- لأن النص قد اقتصاه لصحة معناه، فصار النص مفتصيًا، فيكون مقتصى النص أمران الأمر الرائد المقتصى وحكمه، فصار النص مفتصيًا، فيكون مقتصى النص أمران الأمر الرائد المقتصى وحكمه، فصار المقتضى مع حكمه ثانتين بالنص، فدلين ثوت المقتصى وثبوت حكمه هو النص.

#### مثال اقتضاء النص:

مثاله من النصوص قوله تعالى. ﴿وَتَحْرِيرُ رَقِيةً ۚ فِي دِيةَ الْحَطَّا، ولا يَصِحُ التَّحْرِيرُ شُرعٌ بدون الملك، فكأنَّ المراد تحريرُ رقبة علوكة، فكان الملك ثابتًا بطريق الاقتضاء، فالنص مقتضي وثبوت الملك مقتضي وصحة النص وتوقفه على المنك هو اقتضاء (اقتضاء النص).

ومثاله من الفرعيات قول القائل لأحر: أعنق عمدك عنى بألف درهم، فتقتصى صحة هذا الكلام أمره (المحاطب) بالبيع أولا، ثم يكونه وكيلا عن الأمر بإعتاقه بألف ثابيًا.

حكم المفتصى وحكمه أن الحكم الثانت به يساوى الحكم الثابت بدلالة النص، حتى يكون الثابت بالمقتصى مصافي إلى النص وقطعيا بحيث لا يعارضه القياس المسوب إلى الاحتهاد، فالثابت بالمفتصى يعدل ويساوى الثابت بالدلالة إلا عند تعارضه بالثابت بالدلالة، فإن الثابت بدلالة النص عبد التعارض أقوى من الثابت بالمقتصى؛ لأن الثابت بدلالة النص ثابت بالمعتى اللعوى للنص المفهوم لكل أهن النغة، فكان ثابتًا بالمعنى من كل وجه، والمقتصى ليس من موجبات النص لعة، وإعايت المقتسى لصرورة تصحيح الكلام فقط، فيكون الثابت بدلالة النص العام أقوى، ويقول الشارح المحقق (صاحب كتاب التحقيق): وما وجدت العام أقوى، ويقول الشارح المحقق (صاحب كتاب التحقيق): وما وجدت

لتعارص المقتصى والدلالة مثالا، فلا حاجة لصحة الأصل (أصل من الأصول) بعد إقامة الدليل عليه إلى إيراد المثال".
(كتاب الحقير صدة)

العرق مين المقتصى والمحدوف وقد أشكل على السامع الفرق مين المقتصى والمحدوف؛ لتشامهما من حيث إن كلّ واحد مسهما من باب الاختصار، ويراد كلّ واحد مسهما من باب الاختصار، ويراد كلّ واحد مسهما هي الكلام لتصحيحه، والفرق بينهما من وحوه:

أولا: أنَّ الفرقُ بيمهما ثابت لعةً، فإن المحذوف ثابت لعةً، والمقتصى ثابت شرعًا لا لعةً، فكان المحدوف غير المقتصى، ولهذا قيل في تعريف المحدوف: هو ما أسقط من الكلام احتصارًا لدلالة الماقى عليه، فكان ثابتًا لعةً.

وثاياً أنّ علامة العرق بيهما هو أن المقتصى يكون ثابتٌ ودالا على معناه علد صحة الاقتصاء والتصريح بالمقتضى، كما إذا قيل هى محل أعتق عبدك عنى بالف درهم بعنى صدك بألف درهم، ثم أعتقه عنى صحح الكلام، وإذا كان ما يحتاح إليه صحة الكلام محدوقًا (مثل الأهل) في قوله تمالى: ﴿واسأل القرية التي كنا هيها﴾ ثم ذُكر ما قُدر في مطوق الكلام، وقيل في الآية واسأل أهل القرية انقطع الكلام (الفعل) عن المذكور في الكلام (القرية) فيكون المعول أهل ويكون السؤال عن الأهل دون القرية، فهذا من قبيل المحذوف لا من قبيل المقتضى في الكلام لا يتعير الكلام، لا إعرابًا ولا معنى، وفي دكر المحذوف يتعير الكلام إعرابًا.

وثالثً: أن الثانت بالمحذوف بحتمل التحصيص، فإنه قد يكون عامًا، وقديكون حاصًا، ففي حالة العموم يحتمل التخصيص، وأمًا الثانت بمقتصى النص لا يحتمل التخصيص (١) حتى لو حلف لا يشرب (بدون دكر المشروب) ونوى به شرابًا خاصًا) لا تعمل نيته أى لا اعتباد لبته؛ لأن الععل (لا يشرب) يدل على المفعول اقتضاءً، فالثابت بالمقتضى أمر صرورى لصحة الكلام فيكتفى بمشروب خاصً، فلا عموم له، وأمًا الإمام

الشاهعي على فيقول: يعمو المقتصى وتخصيصه، وإدا لم يكن في ما ثبت بالمقتصى عموم، فكيف يحتمل التحصيص؟

ورابعًا - أنَّ المطلوب في المُقتَّصَى أمران: المقتصى والمُقتَّصِي كلاهما، وفي المحدوف المطلوب هو المحدوف المتعلَّق بالمدكور

وكدلك أى مثل الثانت باقتضاء النص التابت بدلالة النص لا يحتمل التحصيص؛ لأن الوصف المعتبر في النص علّة إذا ثبت كونه علّة للحكم وموجة إياه في جميع أفراده لا يحتمل التحصيص، بأن لا يكون علّة لنعص أفراد الحكم، فودا كانت علّة النص مشاولة جميع أفراد أحكام النص، فكيف تحصّص ببعص الأفراد؟

(والأصح) أن الثابت بإشارة النص مثل الثانت بعبارة النص في احتمال العموم والخصوص؛ لأن الثانت بالإشارة ثابت بصيغة الكلام ولفظه، فكما أن الثابت بالمغارة (أي بلفظ النص) يحتمل الخصوص، فكذلك الثابت بالإشارة يحتمل الخصوص، فكذلك الثابت بالإشارة يحتمل الخصوص، الحصوص؛ لأن الإشارة تكون بالنظم (باللفظ) ويكون العموم والخصوص أيضاً باعتبار الصيعة واللفظ، والحاصل أن كل ما يكون المعتبر فيه جاب اللفظ، فيقل العموم والخصوص كالعارة والإشارة، وكل ما يكون المعتبر فيه جاب المعنى فيقل العموم والخصوص كالدلالة والاقتصاء، فلا يقبل العموم والخصوص (إذا جعلنا العموم والحصوص من صفات اللفظ).

### العمل بالوجوه الفاسدة في أخذ الأحكام من النصوص

دلالة النفط على معناه (عند عامة الأصوليين من أصحاب الشافعي) على توعين دلالة على المنطوق، ودلالة على المفهوم، ثم قالوا دلالة المنطوق هي دلالة اللفظ في محل النطق به (۱)، ودلالة المفهوم هي دلالة اللفط لا في محل النطق به، ثم قسموا المفهوم إلى قسمين، مفهوم الموافقة، ومفهوم المحالفة، همفهوم

<sup>(</sup>١) وجعلوا عبارة النص وإشارته واقتضامه من قسم دلالة المتطوق

الموافقة هو أن يكون المسكوت عنه موافقًا للمنطوق به في الحكم، وهو دلالة النصر عندنا، ومفهوم المحالفة هو أن يكون المسكوت عنه محالفًا للمنطوق به في الحكم، ويقال له عندن تحصيص الشيء بالدكر، هل يقتصى بهي الحكم عن ماعداد أم لا؟

ثم قسموا المهوم المحالف إلى أقسام فمنها ما أشار إليه المصنف بقوله ومن الناس من عمل في النصوص (استدنّاب) بوجوه أحراء هي فاسدة عندا (عند الجنفية).

۱- ومنها ما قال بعضهم إلى لشصيص (التصريح) عنى التنىء باسمه العلم يوجب التحصيص (تحصيص الحكم بدلك التنىء المصوص) وبعى الحكم عما عداء، والمراد ياسمه العدم اسمه الدى بس بصفة، سواء كان اسم حسن كالماء في حديث الرب أو اسم علم كريد قام، ويسمى هذا التحصيص بمهوم اللقب عدهم.

مثاله قوله عديه السلام: «الماه من الماه» أى لا بد من استعمال الماء للعسل لأجل الماه، أى المني، فلا عسل في عدم حروح الماء الخاص وهو المني، فأقاد التحصيص بالمني عدم وحوب العسل عبد الإكسال والتقاء الختابين وعيرهما، ولكن تَسخَ مفهومة أى معهوم التحصيص قوله عديه السلام. «إذا التفي الختائات وثوارت الحشفة وحب العسل؛ فلم يتن دليلا، ولو لم يتسح لكان معهوم للقب حيجة

وحه فساد هذا الاستدلال وهدا فاصد أى قولهم ال التنصيص باسم العمم يدل على تحصيص الحكم بالمصوص وبعبه عما عداه فاصد من وحهين أمّ أولا فإنه تعالى قال في التطلموا فيهن أنفسكم أى لا تظلموا أنفسكم في أشهر الحرا الأربعة، ولم يدل تحصيص أشهر الأربعة على إناحة الظلم على النفس في غيرها، وقال تعالى . فولا تقولن لشيء إلى فاعل ذلك غذا إلا أن يشاء الله أي أي الآن تقول. إن شاء الله، ولم يدل دلك على تخصيص الاستثناء (قول فإلا أن

يشاء الله ﴾) معلد دود عيره من الأوقات في المستقل، وأمَّ ثانيًا فلأن المصوص لم يشاول ما عداه، فكيف يوحب الحكم فيه نفيًا أو إثاثًا، أي كيف يوحب نفي الحكم عما عداه أو إثناته فيه؟

Y- ومنها (من الوجوه العاسدة) ما قال الإمام الشافعي رحمه الله إلى المنتى على مشرط أو أصيف إلى مسمى (موضوف) بوضف حاص أوجب دلك (المذكور من التعليق أو الإصافة) بفي الحكم عند عدم الوصف أو الشرط ، ولأجل هذا الأصل (عدم الحكم عند عدم الشرط أو الوصف) لم يجور الإمام الشافعي كالح الأمة للحر عند قوات شرط عدم القدرة على لأجل الحرة المال ، بأن كان الحر ذا الطول (صاحب المال) وعند قوات الوصف وهو كون الأمة مؤمنة ، بل كانت كافترة ، أي عند قوات الشرط أو الوصف المذكورين في قوليه تعالى . ﴿ ومن كافترة ، أي عند قوات الشرط أو الوصف المذكورين في قوليه تعالى . ﴿ ومن لم يستظع منكم طولا أن ينكم عالمحصنات المؤمنات قدماً ملكت أيانكم من فتياتكم المؤمنات ﴾ وحاصله أنه (الإمام الشافعي).

(١) أَلْحَقَ الوصفَ بالشرط في أنَّ وحود الوصف يوجب وجود الحكم
 وعدمه يوجب عدم الحكم مثل الشرط

(۲) واعتبر الشافعي التعليق بالشرط عاملا (ومؤثرًا) في منع الحكم دول السب أي لا يمنع السب عن الاتعقاد، فكان السب عنده موجودًا موجبً للحكم في الحال، لكن التعليق منع وجود الحكم إلى زمان وحود الشرط، فكان عدم الحكم مضافًا إلى دخول الدار شرطًا، و "أنت طالق سبب لوقوع الطلاق، فأنت طالق، انعقد (عده) سبًا لوقوع الطلاق، ولكن التعليق منع الحكم إلى رمان وجود الشرط.

ولدلك أى لأحل أن التعليق يؤثر في منع الحكم دون السبب، أبطل (الشافعي) تعليق الطلاق والعثاق بالملك بأن قال لأجنبية: "إن تروجتك فأت طالق، أو قال: إن اشتريت عما فهو حرّ، ف كان هذا باطلا، حتى لا يقع الطلاق والعتاق بهده الأيمان بحال؛ لأن السبب (أنت طائق، فهو حرّ) لما كان موجودًا عد

التعليق ولم ينعقد سبًا لوقوع الطلاق والعتاق لأحل عدم الشرط؛ لأبه لا بد لا مقاده من وحود الملك في المحل، فإن خلا المحل عن الملك، لما الكلام

(٣) وجور (الشاهعي) التكهير (أداء الكهارة) بالمال قبل الحسث، بأن أعنق رقة، أو أطعم عشرة مساكين، أو كساهم قبل الحسث، جار عنده؛ لأن ليمين سب للكهارة، ولهذا تصاف الكهارة إليها، ويقال كهارة اليمين، إلا أن الحست شرط لوحوب أداء الكهارة، فالوجوب حصل بالسب (وهو اليمين) على أصده (فالشرط هو الحبث لا يمنع انعقاد السبب، وهو كون اليمين سباً لوحوب انكهارة ووجوب الأداء (أداء الكهارة) متأخر عن السبب لأجل الشرط، فلا يمنع تأخير الشرط جواز التعجيل؛ لأن الأداء بعد وجود السبب وقبل وجوب الأداء؛ لعدم تحقق الشرط وهو الحبث جائر، كتعجيل الركاة والدين المؤخل،

ولأجل عدم جوار تقديم صوم الكفّارة على الحبث قال: والكفارة بالمار يحتمل الفصل (الفرق) بين بفس وجوبه ووجوب أداءه، كمن اشترى شيئًا إلى أجل يشت الوجوب (وجوب الثمن) مفس العقد، ويثبت وجوب الأداء بعد حلور الأجل، فلا يكون عدم وجوب الأداء دليلا على عدم نفس الوجوب.

وأمّا الكفارة البدنية (كالصوم) فلا تحتمل الفرق بين نفس الوجوب ووجوب الأداء، بل ليس وحوبه إلا وجوب أداءه؛ لأن الصلاة ليست إلا أفعالا معلومة، وكذا الصوم فعل معلوم فوجوبهما لا يكون إلا وجوب أداءهما، فيكون عدم وجوب الأداء في البدني لعدم أصل الوجوب صرورة، فلما تأخر الأداء (أداء الصوم في الكفارة) إلى وجود الشرط، وهو الحنث لم يبق نفس الوجوب مقدمًا على الشرط، فكيف يبقى وجوب الأداء مقدمًا؟

فساد الاستدلال بالوجه الثاني: وإنّا مقول: أقصى درجات الوصف (وأعلاها) (إذا كان مؤثراً ولم يكن اتفاقياً) أن يكون علّة الحكم، كما في قوله تعالى: ﴿الرابة والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة﴾، وقوله تعالى: ﴿والسارق والسارة فاقطعوا أيديهما﴾ ولا أثر للعلّة في نقى الحكم عمّا عدا المصوص ملا خلاف. والحاصل أما لا سلم المقدمة الأولى، وهي أن الوصف ملحق بالشرط على الإطلاق، مل الوصف قد يكون بمعنى العلّة وهو أعلى درجاته، وقد بكون بمعنى النشرط، وهو أدبى أحواله (١) والقسم الشرط، وهو أدبى أحواله (١) والقسم الأحير (الوصف الاتفاقي) لا يوجب عدم الحكم عبد عدمه بلا حلاف؛ لأمه لما لم يدكر على سيل الشرط كان وجوده وعدمه سواء، ولهذا لم يحعل الشافعي وصف الإيمان في قوله تعالى. ﴿أن يكح المحصات المؤمنات﴾ معبتراً في شرط جواز نكاح الأمة، حتى جعل طول الحرة الكتابية مابعاً عن حوار بكاح الأمة.

(٢) وكذا إدا كان الوصف بمعنى العلة مأن كان مؤثرًا في الحكم كما في الأيتين، فإن المؤثر في الحلد وقطع البدهو وصف الربا ووصف السرقة، ولا أثر للعلة في نفى الحكم بالاحلاف يعنى إذا لم يشت اختصاص الحكم بالعلة، فعدمها لا يدل على عدم الحكم، وكذلك الوصف بمعنى العلة إدا لم يكن الحكم مخصوصًا به، فلا يدل عدمه على عدم الحكم؛ لأنه قد يكون لحكم واحد علل شتّى وأوصاف محتلفة.

ولو كان الوصف شرطًا، فالشرط يدحل على السبب دول الحكم، فعى قوله: "أنت طالق إن دخلت الدار" فالشرط (إن دخلت الدار) في الحقيقة داخل على "أنت طالق" وهو السبب (لوقوع الطلاق) فمنعه عن التأثير، ولم يدخل على الحكم وهو وقوع الطلاق، بل على سبه، فكأن السب لم يجد قبل تحقق الشرط، فعدم الحكم عي المقيقة لأجل عدم السبب، فمنع الشرط وصول السبب إلى محله وهو المرأة لأحل عدم دخول الدار وعدم وجود الشرط، وبدول اتصاله بالمحل لا يعقد، ولا يصير سبا، فيكون معلقاً وموقوقاً إلى وحود الشرط، وهذا هو أثر الوصف إذا كان شرطاً.

ولأجل أن السبب المعلّق بالشرط لا يصير مسبًا قبل وجود الشرط، ولايترتب عليه الحكم، لو حلف: لا يطلّق بأن قال: والله لا أطلّق امرأتي، أو قال. إن طلقت امرأتي، فعبدي حرّ، ثمّ قال بعد الحلف والتعليق لامرأته، إن دخلت

الدر، فأنت طائق، لا يحنث ما لم يوجد الشرط، فلا تجب عبه الكفارة مي الحلف بالطلاق، ولا يعتق عده في التعليق، إلا بعد وحود الشرط؛ لأن الشرط منع النسب عن بعقاده وإفادته الحكم، ثم بعد وجود انشرط يظهر سسيته، ويؤثر في وجود الحكم.

(۱) وهد أى دحول الشرط على السبب، ثم منع السرط السبب إنما يكول في الطلاق والعناق (إن دخلت الدار، فأنت طائق) أو إن دخلت الدار، فأنت حر) بخلاف خيار الشرط في البيع؛ لأن شرط الخيار هنا داخل في الحكم (وهو الملك) فلأجل شرط الخيار لا يصير من له اخيار مائكًا للمبيع أو لنثمن، ولا يكون شرط الخيار داخلا في السبب وهو عقد البيع الذي يكول سببًا لحصول الملك، فأثر شرط الخيار يظهر في منع الملك، لا في منع المقاد البيع، وأنّ الطلاق والعثاق الملقال بالشرط داخل عليهم، أي على السبب دون الحكم، وهو وقوع الطلاق والعثاق.

(۲) ولأجل أن الشرط في المبع مع شرط الحيار داحل عنى الحكم، وهو الملك دون السب، وهو المبع، فيتحقق السبب، لو حلم: لا يبيع فباع بشرط الحيار، يحنث؛ لأن الشرط إنما منع الحكم دون السبب، فوجد السبب الذي حنف على تركه فيحنث.

(٣) وإذا ثبت أن تعليق الطلاق والعُتاق وأمثالهما تصرّف في السبب بإعدامه ومنعه عن انعقاده، ومن ترتّب الحكم عنيه إلى رمان وجود الشرط، وليس تصرّفًا هي إحكام السب، وترتّب الحكم عليه، صبح تعليق الطلاق والعدق بالملك.

ولأحل أن التعليق يجعل السبب كالمعدوم إلى زمان وحود الشرط، فتعليق وجوب الكفارة بالحنث جعل اليمين كالعدم في إيجاب الكفارة قبل الشرط وهو الحنث، فمنع شرط الحنث أثر السبب، وهو وجوب الكفارة بمجرد اليمين، فعلن أداء الكفارة بالمال قبل الحنث كإبطال صوم الكفارة قبل الحنث؛ لأن شرط الحنث أبطل أثر السبب وهو اليمين إلى زمان وجود الحنث أي الشرط.

(٤) وعا أن شرط الحنت أحر أثر اليمين وهو وجوب الكمارة إلى رمان وحوده، سواء كان وجوب الكمارة بالمال، أو بمعل البدن كالصوم، سقط فرق الإمام الشافعي بين الواجب المالي في جوار تقديمه على الحنث، وبين الواجب البدني في عدم جوار تقديمه عليه، فإن الواجب المالي في اخقيقة واجب بدني أيضًا؛ لأن حق الله تعالى في المالي هو فعل الأداء دون بمس المال، بن المال ألة لمعل أيضًا؛ لأن حق المطلوب عين المال في حقوق العباد، وأمًا في حقوق الله تعالى فلطلوب عين المال في حقوق العباد، وأمًا في حقوق الله تعالى فلطلوب هو أداء المال؛ لأن الله يريد ابتلاء عبده بمعل الأداء لا بنفس المال؛ لعدم حجته إليه.

(۳) والثالث من حملة الوجوه الهاسدة ما قال الإمام الشاهمي و المعلق محمول على المقيد وإن كاما هي حادثتين، أي حَكَمَ على أنّ المراد من المعلق ما هو المراد من المقيد، و إن وردوا في حادثتين محتلفتين ككمارة قتل الحطأ وسائر لكفارات.

#### التمهيد

واعلم أن لكل شيء من المحدثات (المحلوقات) حقيقة بها ثبوته ووحوده، وباعتبار وقوع تلك الحقيقة على حواب السؤال بـ ما هي أي ما هي تلك الحقيقة ؟ يقال لها. (الماهية) فمههوم كل شيء باعتبار نفسه (وجوده وثبوته) حقيقة له، وباعتبار الوقوع في جواب السؤال بصمير المؤسث (ما هي؟) ماهية له.

وكل أمر لا يكون المهوم منه (حقيقته) عين المهوم من الآحر (عين حقيقة الآحر) كان معايرًا له، صواء كان بيسهما علاقة اللروم أم لا، فالإنسان من حيث به إنسان مع قطع النظر عن أوصافه ولوارمه، ووحدته وكثرته مطلق، وباعتسار شيء من أوصافه معه مقيدًه.

تعريف المطلق فاللفظ الدال على الحقيقة المحصة من غير رعاية أيَّ وصف معها هو المطلق. تعريف المغيد. واللمظ الدال على الحقيقة مع رعاية وصف من أوصافها مو المقيد (كدا في محصول الراري).

وهذا هو المراد بما قال المشايح في تعريفهما الطلق هو النفط الدال على الدات دون الصفات، لا بالفي ولا بالإشات، والمقيّد هو النفظ الدال على مدلول المطلق مع صفة واثدة.

مثال المطلق كما في قوله تعالى (في كفّارة الظهار): ﴿فتحرير رقبة من قبل أن يتماساً﴾ فإنها اسم يدل على النية الإنسانية المملوكة من عير تعرص لكونها مسلمة أو غير مسلمة.

ومثال المفيد قوله تعالى (في كعارة قتل الخطأ): ﴿ وتحرير رقمة مؤمنة ﴾ مع إثبات قيد ووصف الإيمان، وقوله تعالى. ﴿إِنّه عمل عير صالح﴾ مع قيد عم العملاح صالعمل.

### الفرق بين العام والمطلق

وظهر من التعريفين الفرق بين العام والمطلق، وبين الخاص والمقيد (١) فإذ العام هو اللفظ الدال على معنى روعى فيه كثرة الأفراد وشمولها (٢) والمطلق هو النفط الدال على بقس المفهوم من غير رعاية الأفراد والأوصاف (٣) والخاص هو اللفظ الدال على الماهية مع رعاية حصوص فردها أو أفرادها (٤) والمقيد هو اللفظ الدال على معنى روعى فيه وصف رائد عنه، أو تقول: المطلق ما يدل على نفس الدات من غير رعاية وصف من أوصافه أو قرد من أفراده، والمقيد ما يدل على ذات المعارفة من صفاتها، ففي المطلق عدم رعاية الأوصاف، وفي العام رعاية الأفراد وشمولها، وفي الخاص عدم رعاية الأفراد، وفي المقيد اعتبار الأوصاف كلا أو بعضاً.

فالإمام الشافعي على الرقبة في سائر الكفّارات على الرقبة المعتبرة في كفّارة قتل الحطأ، وهي الرقبة المؤمنة؛ لأن قيد الإيمان في رقبة قتل الحطأ وصف رائد يجرى محرى الشرط أي هو كالشرط لصحة الكمارة وتوقّمها عليه، فبوجب

عدم وصف الإيمان بقى الحكم (عدم صبحة الكعارة) فى المنصوص عبيه (وهو قتل الحطأ) أى لا يصح الأداء فى كفارة قتل الحطأ بإعتاق رقبة عير مؤمنة، وكدلك لا يصح تحرير رقبة عير مؤمنة فى نظائره من الكعارات (كفارة الطهار وكفارة البمين، وكفارة الإفطار فى رمصان عمدًا) لأنّ كلها جنس واحد وهى العقوبة المالية.

الحواب عن الاستدلال بالوجه الثالث: وعبده (عبد الحنفية) لا يُحمَّل المطلق على المقيِّد إذا وردا في الحكم وإن كاما في حادثة واحدة بعد أن يكوما (أي بعد أن يكون ورودهمه) في حكمين محتلفين (وإنما لم يحمل) لإمكان العمل بهما

مثال إبقاء المطلق على إطلاقه، والمقيد على تقييده قال أبو حنيعة ومحمد (في مثال إبقاء المطلق على إطلاقه، والمقيد على تقييده) فيمن (في رحل) قرب المرأة التي ظاهر منها في حلال الصوم، ليلا عامدًا أو بهارًا ناسيًا للصوم: إنه يستأنف صومه، وقال أبو يوسف والشافعي لا يستأنف؛ لأن التقديم (تقديم الصوم) على المبيس شرط في الكمارة بالصوم لقوله ثمالي، ﴿فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتمان ﴾ وقد فاته تقديم كل الصوم عليه، ولكنه لو أثم ما نفي عنيه من الصيام، وقع الكل بعد المبيس، والبعض بعده، ولو استأنف، وقع الكل بعد المبيس، فكان الإنجام عندهما أولى ؟ لكونه أقرب إلى الامتئال

ولو قرب المرأة التي ظاهرها في حلال الإطعام بأن كان بعض الإطعام قبل المسيس وبعضه بعد المسيس، لم يستأنف الإطعام لأن شرط الخلو عن المسيس إنما يكون صروريًا إذا كان التقديم على المسيس شرطًا، ودلك انتقديم صروري في المصوص عليه (في البص) في الإعتاق والصيام دون الإطعام، فنترك الإطعام المطلق على إطلاقه، سواء كان قبل المسيس أو بعده، ونترك الإعتاق المقيد و لصيام المقيد بما قبل المسيس على تقييدهما، وما دكرنا (من جريان المطلق على إطلاقه، والمقيد على إطلاقه،

وكدلك أي مثل دحول الإطلاق والتقييد في الحكم دخولهما في السبب في

أن يجرى كل واحد مهما على سنه، ولا يحمل المطلق على المقيد، كما فن مي صدقة العطر إنه يجب أداءها عن العند الكافر بالنص المطلق باسم العند، ويجر أداءها عن النص المقيد بالإسلام؛ لأنه لا مراحمة في الأسبار، فوجب الجمع بينهما عملا.

والمص المطبق هو قوله بي وادوا عن كل حر وعند صاعب من كذا والنص المقيد هو قوله بي و المراعب على حر وعند صاعب من كذا وكذا والنص المقيد هو قوله بي و و المراعب كل حر وعند من المسلمين كذا وكذا ، ولا يعمل المعلق منهما على المقيد، بأن حرح العند الكافر، فلا يؤدى المولى عنه صدق العطر، بل وجب الحمع بين النص المطلق والمقيد، والعمل بكل واحد منهما.

جواب سؤال يردعلي مسألة التعليق

وهو أن يقال: لما عُلُق الحُكم بالشرط لا يُتصور أن يجعل ثابتًا قبل وجود، ون حلَّ بكاح الأمة لما عُلَق بشرط عدم الطول على الحرة، لا يمكن أن يجعل دلك الحلُّ بعينه ثابتٌ قبل وجود الشرط؛ لأن الشيء الواحد لا يجوز أن يكون منجرًا ومعلَّقًا كالفنديل إذَا عُلِّنَ على السقف لا يبقى موصوعًا في الأرض، فقال المصنّف. وهو أي العمل بالمطلق والمفيّد الواردين في الــــــ ، وعدم حمل أحدهما على الأحر بطير ما سبق من أن تعليق الشيء بالشرط لما لم يوجب نفي الحكم عند عدم الشرط، جار أن يكون الحكم الواحد قبل وجوده محتملا للتعليق والإرسال أي عدم التعليق؛ لأن الإرسال والتعليق يشافيان في وجودهما الخارجي، يعني يمتمع أن يشت وحود الحكم في الخارج بالإرسال والتعليق جميعًا، كالملك يمتمع أن بثبت بالبيع والهنة جميعًا، ولكن قبل ثنوته ينحتمل أن يشت بالبيع والهية وعيرهما (كالوراثة) على سبيل البدل، فكذا ما عُلَق وجوده بالشرط قبل الوجود، حار أن يكون وجوده معلَّفًا بالشرط، أي كان معدومًا يتوقف وحوده على الشرط، ويحتمل أن يكون مرسلا عن الشرط، أي محتملا للوجود بدون الشرط لسب احر غير الشرط، كالطلقات الثلاث المعلَّقة بالشرط، فإنها يحتمل أن يتحقق وحودها عند وجود الشرط، ويحتمل أن توحد قس وجود الشرط بالتنجير؛ لأن الحكم المعدوم (كالطلاق) قبل وحود الشرط كان وجوده محتملا بالإرسان أو التعليق، والعدم الأصلى للحكم قبل الشرط أو السبب كان محتملا للوجود، ولم يتعير عدم الحكم بالتعليق (أي تعليق الحكم بالشرط لا يستلزم وحوده قبل وحود الشرط) فصار الحكم محتملا للوجود بطريقين. إمّا تعديقًا بعد وحود الشرط، وإمّا مرميلا أي منجزًا قبله.

الرابع من الوحوه الهاسدة: ومن الوجوه الهاسدة ما قال بعصهم (مالك و لشافعي رحمهما الله وهو احتيار المرتي والقعال): اللعط العام إذا ورد بناءً على سب حاص، يصير خاصًا لأجل سبه، ومعنى الورود على سبه صدوره عند أمر دع وروده، ومعنى الاحتصاص بالسبب احتصاره على السبب وعدم تعديه عنه، وعدن إنما يحتصُ العام بسبه سواء كان سب ورود أو سبب وجوب في إحدى الصور الأربع، ثم أراد المصنّف أن يعين محل الراع، فقال:

(۱) وعندا إنما يختص بالسب ما (عام) لا يستقل بنفسه، أى لا يستقل مى الهام المعلى بدون ما تقدّمه من السبب ؛ لأنه لما لم يستقل بنفسه، ولم يعد المعنى ما لم يرتبط عما قبله من السب، صار كبعص الكلام من جملة المجموع، فلا يمكن عصده عما قبله من السب للعمل به كقوله، نَعَم وبلى، فإن كل واحد مهما عام غير مستقل بنف، وحرف من حروف التصديق، علم يكن بدّ من تعلّقه بما قبله، ثم موجب آنهم تصديق ما قبله من كلام منهى أو مثبت استعهاماً كان ما قبلها أو حراً، كما إذا قبل لك قام زيد، أو أقام زيد؟ أو لم يقم زيد، فقلت نعم، كان هدا تصديقاً لما قبله وتحقيقاً لما بعد النعى استعهاماً كان أو حبراً، فإذا قبل: لم يقم زيد، أو لم يصل زيد، قفلت ؛ بلى معاه قد قام زيد، وقدصلى زيد،

(٢) أو حرح العام في مخرج الحراء، أى ذُكر في محل الجراء لأنّ الكلام لما حُمل جراءً لما تقدمه كان المتقدم سبب وجوبه، فيتعلق مه، كقول الراوى في سهو رسول الله على. سهى السبي على فسجد، فإن قوله فسجد لما خرج محرج الحزاء للسهو بدلالة الهاء تعلق به، فصار السهو سببًا للسجدة كالرنا، يكون سببًا لوجوب

الحدد مى قوله تعالى: ﴿الرابية والرابي فاحلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ﴾ وكالسرقة تكون سنا لوحوب القطع في قوله تعالى ﴿السارق والسارقة فاقطعو أيديهما ﴾.

(٣) أو حرح العام محرج الجواب، فإن الكلام المستقل لما حرج محرج الحواب لما تقدمه وهو غير رائد على قدر الجواب تقيد بما سبق من السؤال، كفول المدعو إلى العداء في جواب من قال (تعال ثعد معى) والله لا أتعدى، أو قال إن تعديت فعدى حرّ، يحمل التعدى على العداء الخاص، وهو العداء عند الداعى، فحص الحواب العام (لا أتعدى) على العداء عبد الداعى مقرية السؤال، حتى لو تعدى في دلك اليوم في مسرله، أو تعدى مع الداعى في يوم أحر، مع بحث.

(٤) مأماً إدا راد الحالف على قدر الحواب المطابق للسؤال بأل راد (اليوم) فقيه وقال وابله لا أتعدّى اليوم (بأل حرّم على نفسه مطلق التعدّى في دلك اليوم) فقيه احتلاف، معدهم (الشاهمي وأنباعه) يتقيّد بالعداء مع الداعي هي دلك اليوم، فلا يحنث بالعداء في مرله أو مع الداعي في يوم آحر، وعندنا يحنث بمطلق التعدي الأل اخواب كلام ابتدائي لا يتعلق بما قبله احتراراً عن إلغاء الريادة (اليوم) الشامل جميع أبواع التغدى، حتى لو تفدّى الحالف في دلك اليوم، يحنث في أي محل كان، ومع أي شخص كان،

ه-والخامس من الوجوه الفاسدة هو ما قال بعضهم أى عن لا سلف له: إن المقاربة والاتصال في العلم (في اللفط) يوجب المقاربة في الحكم مثل قول بعضهم في قوله تعالى: ﴿أَقِيمُوا الصلوة وآثُوا الركوة﴾ إنّ المقاربة والاتصال بين الصلاة والركة في الدكر يوجب أن لا تجب الركاة على الصبي؛ لأن العطف يقتص المشاركة، إذ حرف الواو متى دحل بين الجملتين التامين، فالجملة الثانية (المعطوفة تشارك الحملة الأولى (المعطوف عليها) في الحكم المتعلق بها.

ومن ثم قالوا: إن قران الجملتين في قوله تعالى: ﴿ أَقَيِمُوا الصَّاوَةُ وَأَتُوا الرَّكُوةُ ﴾ يوجب سقوط الزكاة عن الصبي كسقوط الصلاة عنه تحقيقًا لنمساواة في

الحكم، وقاسوا الحمدة التامّة المعطوفة (الحمدة الثانية) بالحملة الدقصة إذا عُطفت على الحملة الكاملة (كما في قول القائل " إلى دحدت الدار ريس طابق وعمرة ) وأن الحملة الناقصة تحدّح إلى الحملة الكامدة في الخبر والحكم، فكدلث الحملة المعطوفة تحدّع إلى المحملة الأولى، وتشاركها في الحكم

مساد الوجه الخامس، وهذا قياس فاسد لأن الشركة في الحكم إنى وجبت في لحمية الدقصة لافتقارها إلى ما تتم به الحملة الدقصة وهو الخبر المحدوف في الحملة الدقصة، فإذ تم الكلام المعطوف بنفسه (وهو الحملة المعطوف) لم تجب اشركة لعدم الموجب لها، إلا فيما يعتقر الكلام المعطوف إليه، يعني بعد ما تم الكلام سفسه قد تثبت الشركة إذا تحقق الافتقار، فثبت أن موجب الشركة هو الافتقار دون عس العطف، فشركة احملة التنقصة لأحل الافتقار دون انعطف، وأحمنة التاقمة لا الافتقار المواتين تكون لأجل الافتقار (افتقار الثانية إلى الأولى، ولأجل أن الشركة بين الجملتين تكون لأجل الافتقار (افتقار الثانية إلى الأولى) قلبا في قول الرجل لامرأته الدوحيت الدار فأب والمبدى حرا إن العتق يتعنق بالشرط كالمطلاق لأن قوله وعبدى حرا إن العتق يتعنق بالشرط كالمطلاق لأن قوله وعبدى عرا في النعليق بالشرط الدار، فانعطف لأحل عرف بدلالة الحال أن غرص نقائل تعنيق العتق بدحول الدار، فانعطف لأحل متقارها إلى الجملة الأولى في انتعليق بالشرط

### بحثالأمر

تعريف الأمر؛ وهو هي النعة: طلب الفعل عن العاعل، سواء كان الفاعل حاصرًا (وهو العالب) أو غائبًا، وفي الأوامر السنطانية يكون لفاعل عائبًا هي أكثر الأحوال.

وفي الاصطلاح: هو اللفظ الداعي إلى تحصيل الفعل طريق العلو عمن صدر عنه، وأمًا صدوره عمن هو مثل المأمور، فهو النماس، وعمن هو دول لأمور، فهو دعاء، وقيل هو طلب الفعل على سبيل الاستعلاء بصيغة أفعل أو ما هو في معدها في طلب الفعل،

وهو (الأمر) من قبيل الفسم الأول أعنى الحاص من التقسيم لأون (وهو رسو تقسيم النظم والمعنى صبيعةً ولعةً إلى الأقسام الأربعة) عما ذكرن من الأقسام العشرين، فإن صبعة الأمر (كومن وبحوه) بقط حاص من تصاريف الفعر (أي من مستقاله) وصبع بلعني حاص وهو طلب الفعل.

أمثلة الأمر قوله تعالى ﴿وأقيموا الصدوة وأثوا الركوة﴾ وقومه تعالى ﴿ لُيمِنَ دو سعة من سعته ﴾ وقوله تعالى، ﴿ فمن شهد منكم الشهر فليصبه ﴾ وقوله تعالى، ﴿والوالدات يرضعن أولادهن حولين كامنين ﴾ قإن الإحار يرصعن بمعني الأمر، وقوله تعالى ﴿والله يلجعل الله للكافرين على المؤمير سيلاً﴾ إذا المقصود من هذه الآية أمر المؤمس بأن لا يحيروا الكفار أن يتسلطو.

موجب الأمر. وموجيه (أي حكمه) عند اخمهور الإلرام (إيجاب الفعل على المأمور) إلا بدليل مانع عن الإيجاب، كما في الأو أمر التي جاءت للندب والإباحة والإرشاد والإندار والتعجير والتأديب وعيرهاء وقد دكر صدر الشريعة بي توضيحه حمسة عشر معلى للأمر عير الوجوب، فهذه المعاني كلُّها دخلة في مدرول الأمسر وحكمه، ولهندا قال المصلف (إلا بدليس)، ودليل الحمهور قوليه تعالى ﴿ فليحذر الدين يحانفون عن أمره أن تصيبهم فتبة أو يصيبهم عدات أبيم﴾ وكدلث الإحماع على أن الوجوب يشت بالأوامر، وكذلك اللعة تدل على أن ترك أمر المولى معصية، وتكون المعصية بترك الواجب.

حكم الأمر الذي ورد بعد الحطر (المنع) بحق قوله تعالى ﴿ وَرَدَا حَلَّمُ فاصطادوا﴾ الوارد بعد قوله تعالى. ﴿وحرَّم عليكم صيد البرُّ ما دمتم حرماً﴾ وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضِيتَ الصَّلُوةَ فَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ وَانتَّغُوا مِنْ فَضَا اللَّهُ ﴿ معد قوله تعالى: ﴿وَذَرُوا الْبِيعِ﴾ أي جميع الأشغال الدبيوية، وقوله ﷺ • فكت نهيتكم عن ريارة القبور ألا فزوروها.

ودهب جمهور الأصوليين إلى أن موجب الأمر المطلق (الحالي عن الفرينة)

قبل الحظر وبعده سواء، وهو الوجوب، وأمّا المعالى الأحر فتُعلى بالقرية، كما يكون الأمر كذلك قبل الحظر، ومن أجل الإشارة إلى مدهب الحمهور قان المصنف، والأمر بعد الحظر وقبله سواء والدلين عليه قوله تعالى فردا السلح الأشهر الحرّم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم فإن قتلهم كان محظوراً في الأشهر الحرّم، ثم صار واجماً بعد الأمر بالقتان

الأمر بالفعل (بلا قرينة) لا يوجب التكرار ولا يحتمله وحلاصة الأقوال في إيجاب الأمر المطلق (الخالي عن القيد والشرط) التكرار أو عدمه كما يأتي (١)مذهب المزنى وأبي إسحاق الأسفرائي وعبد القاهر البعدادي أنه يوحب التكرار المستوعب لجميع العمر إلا إذا وُجد المانع

(۲) وقال بعص أصحاب الشافعي: إنه لا يوجب التكرار، ولكن يحتمله ويروى هذا عن الشافعي<sup>رع</sup>، والفرق بين المؤجّب والمحتمل أن لموجّب يثبت من عير قريئة، والمحتمل لا يثبت بدونها.

(۳) وقال بعض مشایت: إن الأمر المعلق لا یوجب التكرار ولا یحتمله، ولكن المعلق نشرط كقوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنتَمَ جَبَّ فَاطَّهْرُوا﴾ و لمقيد بالموصف كقوله تعالى: ﴿الزائية والرائى فاجددوا كل واحدة منهما﴾ يتكرر بتكرار الشرط والوصف، وهو قول بعض أصحاب الشافعي ع.

(3) والمذهب الصحيح عندن أنه لا يوجب التكرار ولا يحتمله، سوء كان مطلقاً أو معلقاً بشرط، أو موصوقاً بوصف؛ لأن الشرط أو الوصف (أو القيد الاخر) يوجب التكرار لا صيغة الأمر، وإلى هذا المذهب الصحيح أشار المصنف، وقال: "ولا موحب له (للأمر) في التكرار ولا يحتمله، ومعنى التكرار أن يفعل فعلا، ثم معد فراعه عنه يعود إليه، ثم استدل عليه عوله. "لأن لفظ الأمر (فضرب) احتصر (من قوله "أطلب منك فعل الضرب (لأداء معنى تلك الصيعة) فإن (اصرب) محتصر من قولك، أطلب منك الصرب، أو إفعل فعل الضرب، فالمطنوب بصيغة الأمر هو المصدر (الضرب) ولكن اختصره المتكمم

لأجل التحميف، وقال اصرب، أو قال: إفعُل (في طلب الفعل العام) ولكن لفظ (الفعل) المطلوب أو (الصرب) المعنوب الذي يدل عنيه لفظ أفِعل أو أصرب فرد أي واحد، فلا يحتمل العدد، يعني مصدر يدن عني المعنى الواحد الخاصّ، وليس فيه ما يدل على العدد .

ولأحل عدم إيجاب الأمر المطلق التكرار وعدم احتماله إيَّاه قلبا في قون الرحل لامرأنه. طلَّقي نفست إنه يقع (يدن) على التوكيل بالتطليقة الواحدة، سواء لم يمو شبتًا أو بوي واحدةً أو ثبتين، وإن بوي الزوح ثلاثًا، فعني ما نوي؛ لأنَّ النَّلاث في حق الحرَّة كل جـس انطَّلاق، فكأنه نوى جنسًا واحدًا له ثلاثة أمراد، كما صبح بية النتين في حق الأمة ؛ لأن كل جيس الطلاق في حقّها ثنال، ولاتعمل بية الروح (أي لا اعتبار لبيته) في هذا القول إذا نوى الشتين؛ لأنه نبة العدد، واللمط لا يدل على العدد، إلا إذا كانت المرأة التي قال لها: طلَّقي تمسك أمةً لأن الثنتين جسس طلاقها، فصار واحدًا باعتبار الجنس، يعني نوى الروج جبسا واحداهي طلاقها وهو ثنتان

# هل يوجب الأمر المطلق (الخالي عن قيد الوقت) أداء المأمور به فورًا؟

وأعلم أن الأمر ططلق عن الوقت كالأمر بالركاء، وصدقة القطر، والعشر؛ والكفَّارات (كعارة اليمين، وكفارة قتل اخطأ، وكفَّارة الطهار، وكفَّارة إفطار الصوم عمداً بلا عدر) والأمر بقضاء صوم رمصان، والبدر المطق، فهذه الأنواع ال المأمور به أداءها عير موقّت نوقت معيّن، فصار أنواع المأمور به غير الموقّت بوقت ستة (وكدلك الصدفات العلية كنها عير موقة أداءها بوقت معيّن) عالأمر فيها لم يوقّت بوقت محدود وجب الأداء فيه، ووحب القصاء بعد مضي ذلك الوقت؛ واحتلف في الأمر المطلق الذي ورد في الأشياء المذكورة، هل يوجب الأداء على الغور أم على التراخي.

(١) فعد الأكثر من أصحاب وأصحاب الشافعي وعامة المتكلمين أنه محمول

على التراحى، وإليه أشار المصنف بقوله لا يوحب الأداء على العور في الصحيح من مذهب أوسحابنا".

(۲) ودهب بعض أصحابا منهم الشيح أبو الحس الكرجي، وبعض أصحاب الشافعي، منهم أبو بكر الصيرفي وأبو حامد العرالي إلى أبه على القور، ومعنى الوجوب على القور أبه يجب تعجيل الفعل المأمور به في أوّل أوقات الإمكان (إمكان أداءه) والقور في الأصل: مصدر فارت القدر إذا علت قاستغير للسرعة، يقال عام فلان من قوره أي من ساعته، ومعنى قول، إنه يجب على التراخي أنه يجور تأخيره عن وقت الإمكان

ودليل القائلين بالتراحى أن صيغة الأمر ما وصعت إلا لطلب المعل بإحماع أهل اللمة، علا يدل على زيادة على موضوعها، كسائر الصيع الموضوعة للمعائى المحتلفة، ولأبه لا تعرض للوقت في صيغة الأمر (إعمل) بوجه، كما لا تعرض في (فَعَلَ ويَعَلَ) على قرب الزمان وبعده، ولا على تقدّمه وتأحره، فكما لا يحور تقييد الماضي المطلق والمستقبل المطلق بزمان لا يجوز تقييد الأمر بالرمان أيضًا، وثانيًا أن مدلول الصيغة طلب الفعل عن العاعل، والعور والتراخي حارجان عن مههومه، إلا أن الزمان المبهم من ضروريات حصول الععل؛ لأنه لا يمكن وجود الفعل عن العاد ولا في الرمان والمكان.

البوع الثاني (المأموريه المفيّد بالوقت) على ثلاثة أنواع

النوع الأول عو ما جعل الوقت فيه ظرفًا للمؤدّى وشرطًا للأداء، وسب للوحوب، وهو الصلاة، فإنها مأمور بها، ومقيّدة بالوقت؛ لقوله تعالى. ﴿إِن الصلوة كانت على المؤمنين كنانًا موقوتًا ﴾ فجعل الوقت ظرفًا لها، حيث يسع فيه أداء المأمور به وغيره من النوافل والقصاء، وكذلك جُعلِ شرطًا لأداء الصلاة، فلاتصح قبل الوقت ولا بعده إلا قضاء، وجعل سبًا لوجوبها، فتجب الأداء بعد دحول الوقت لا قبله، ثم أشار المصنف إلى الفرق بين الظرف والمعيار، وقال: ألايرى أن الوقت يعضل عن الأداء (أداء الصلاة المعروضة).

وأن المعيار فيستوعيه المأمور به كما في رمصان، فإنه لا يصح لدمقيم الصحيح فيه إلا فرض الصوم ، فكان وقت الصلاة ظرفًا لا معيارًا، فلأجل ريادة الوقت عن الأداء هو ظرف، ولأجل فوت الأداء بعوت الوقت هو شرط، ولأجل احتلاف الأداء بعوت الأداء كمالا وبقصال باحتلاف صعة الوقت، وبأنّ التعجيل قبل الوقت بعسد الصلاة هو (أي الوقت) سبب.

والأصل (القاعدة) في هذا النوع من الوقت، وهو وقت الصلاة أنه لما جُملِ ظرفًا للمؤدي (الصلاة) وسببُ للوجوبِ (لوجوبِ الصلاة) والسببية والطربية لايجتمعان في الوقت بحسب الظاهر؛ لأنه إن أدى المأمور به في الوقت لا يكون مبيًّا؛ لأن السبب يجب أن يقدُّم على المسبِّب، وإن لم يودُّ في الوقت لا يكون طُرِفًا؛ إذ الطرف ما يؤدي فيه لا بعده، وهذا معنى قول المصنف؛ لم يستقم أن يكون كل الوقت سببًا؛ فإنه لو روعي معنى السببية، يلزم تأحير الأداء عن وقته أي عن سببه، لأنه لا اعتبار للمست قبل تمام السبب، يعنى إدا كان السبب جميم الوقت، فلا يتحقق الوجوب إلا بعد خروج الوقت، فلا يصح الأداء، ولو روعي معنى الظرفية وأدّيت الصلاة في الوقت، يلزم منه تقديم الحكم على سببه (تقديم (لصلاة على بعض أجراء الوقت) وهو ممتم عقلا، فلا بد من اعتبار السبية، فوجب أن يجعل نعص الوقت سبك، وهو الحرء الذي يتصل به الأداه (سواء كال الجزء الأول أو الأوسط أو الأدني) فإن اتصل الأداء بالجزء الأول، كان هو السبب، وإن لم يتصل به، ينتقل السبية إلى الجرء الذي يلى الأول (أي الجرء الأوسط، ثم الذي يلي الأوسط وهو الأدني) لأنه لما وجب بقل السببية عن الجملة أي مِن مجموع أجراء الوقت، وليس بعد للجموع جزء معيّن للسبية وجب اقتصار السببة على الجره الأدني، وهو الذي ليس بعده جزء.

ولما ورد الإشكال بأن الانتقال من سببية الكل إلى البعض للضرورة الأون ولاضرورة في افتصار السببة على الجزء المتصل بالأداء، ونقلها من الجزء الأون مع إمكان أن يجعل جميع ما تقدم من الأجزاء على الأداء سبباً ؛ لحصول المقصود به وهو مقدم السبب على المسبب المسبب على المسبب المسبب على المسبب على

أحاب عنه المصنف وقال ولم يحر تقريره أي إثبات معنى السبية للأجراء الني مصت قبيل الأداء؛ لأن دلث أي إثبات معنى السبية لها يؤدى (عضى) إلى التحطى والتجاور عن القليل الكافي للسبية وهو الحره المتصل بالأداء إلى الحميع (حميع الأجراء) بلا دليل يوجب دلك.

ثم كذلك (مثل الانتقال من الحرء الأول إلى الثانى عند عدم الشروع في الأداء فيه) تنتقل السنية من الثانى إلى الثالث، ثم إلى الرابع إلى أن يتصين الوقت بحيث لا يسع فيه الأداء المفروض عند زفرات، وإلى آخر جرء من أجراه الوقت عندنا، وقوله: أفتتعين السنية فيه يصلح أن يكون نتيجة لقول زعرات، وأن يكون نتيجة لقول أصحابنا، فعنده لما لم ينق احتيار التأخير إذا صاق الوقت تعينت فيه أى في وقت التصييق السنبية للجزء الذي يلى الشروع في الأداء، إذ لم ينق بعد أمر جرء من الوقت اختيار التأخير تعينت السنبية في آخر جزء من الأجزاه التي تلى الشروع في الأداء، إذ الم ينق بعد الختيار التأخير تعينت السنبية في آخر جزء من الأجزاء التي تلى الشروع في الأداء.

- (۱) ويُعتبر حال المكنف في الأمور السعة عبد دلك الجزء من الوقت، فإن أسلم الكافر في هذا الجرء من الوقت أو بلع الصبي، أو أداق المحنول، أو سافر المقيم، أو أقام المسافر، أو طهرت الحائص (والنعساء مثل الحائص) أو حاصت المرأة، فلزم على كل واحد مهم صلاة ذلك الوقت، وفي حدوث صد تلك الصعات عند ذلك الجرء يتعير حكم وجوب الصلاة، وغيرها من الأحكام مي قصر الصلاة وإتمامها.
- (۲) وكدلك يُعتبر صفة دلك الجزء في الصحة والعساد في كمال الصلاة ونقصانها.
- (٣) وإن كان ذلك الحرء صحيحًا، أى لم يوصف بالكراهة ولم يسب إلى الشيطان، كما في وقت الفجر، وجب العرض فيه كاملا، فإذا اعترض العساد في الوقت بطلوع الشمس في خلال صلاة العجر، يطل العرض عدنا الأن الجرء الدى جعل سبًا لوحوب صلاة العجر، هو الحرء الذي قبل طلوع الشمس سبب صحيح، وثبت به الواجب كاملا في الذمة، فلا يتأدى بصفة النقصان.

(٤) وإن كان دلك الحرء الأخير الذي وجد الشروع فيه فاصدًا، أي باقصاً، أن ماقصاً، أن صار مسودًا إلى الشيطان كصلاة العصر إدا شرعه هي وقت الاحمر و اعدالعروب) فوجب الفرص بهذا الحرء باقصًا؛ لأن نقصان السبب (لوقت) مؤثر في نقصان المسبب (أي الصلاة) كالبيع الفاصد يؤثر في فساد المنث، فيتأدى العصر في ذلك الحرء مصفة النفصان، أي بهذا الشروع الواقع في الوقت الناقص؛ لأن أدى الواجب كما لرم، أي كما لرمه ذلك الواجب في الوقت الناقص.

جواب السؤال المقدر: السؤال أن المصنّف قال عان كان دلك الحره صحيحًا كما في الهجر وحب كاملا، فإدا اعترض الهساد بطلوع الشمس، بطل الفرض، فيرد عليه أنه إذا ابتدأ العصر في أول وقته، ثم مدّه (أطال قراءته) إلى أن غربت الشمس، لرم أن تمسد صلاته، فأجاب عنه وقال ولا يلرم على هذا (الأصل في وقت الفجر) ما إذا ابتدأ إلح.

وحاصل الحواب أن المصلى لو فعل كذلك في صلاة العصر لا تفسد صلاته؛ لأن الشرع (الشارع) حفل له حق شعل كل الوقت بالأداء، أي أجار له أن يشعل جميع وقت العصر بالأداء، وهو العربية، فجعل الشارع العساد المتفس باستمرار وإطالة البياء عفواً؛ لأن الاحترار عن هذا الفساد مع الإقبال، والتوجّه إلى الصلاة متعذر؛ لأن الأصل أي الأولى أن يكون المند مشعولا بعبادة ربّه في حميع الأوقات؛ لتوارد بعمه عليه على التوالي.

جواب سؤال أخر وهو أن يقال للما انتقلت السببية إلى الجرء الأحير وتعين هو للسببة (لعدم ما يحتمل السببة بعده) لزم أن يحوز الأداء في الأوقات المكروهة (عند الطلوع والقيام والعروب) إدا كان الجرء الأخير ناقصاً كالعصر إدا هاتت عن وقتها، فينبغي أن يجوز قضاءها في الأوقات المكروهة، فأشار المصنف الى الحواب، وقال: وأما إدا خلا الوقت (وقت العصر) عي الأداء (بأن لم يلأن المعروص في الوقت) يضاف الوجوب إلى كلّ الوقت (وقت العصر يعني لكون المعروب كلّ الوقت) لزوال الصرورة الناعية إلى العدول عن الكلّ إلى الجناء الوحوب كلّ الوقت) لزوال الصرورة الناعية إلى العدول عن الكلّ إلى الجناء

روهي صرورة الأداء في حرء من الوقت) فلما ارتفعت تلك الصرورة لعدم الأداء في صرورة الأداء في حرء من الوقت) فلما ارتفعت تلك الصرورة لعدم الأداء فيه ، حُعل كل الوقت سساء فوحب فرض المصر بصفة الكمال، فلا يتأدى قضاءه مصفة النقصاد في الأوقات الثلاثة المكروهة بمبرلة سائر الفرائص، يعني كما لا يحور قصاء العصر لا يحور قصاء العصر فيه أيضاً

البوع الثاني من أنواع المأمورية المفيد بالوقت: هو ما جعل الوقت معياراً له، أى أله نه، وسبباً لوجوية (وهو شرط لأداءه أيضاً، إلا أنه لم يذكره المصنف لأنه يُعرف من كونه موقّت أن الوقت شرط له؛ لأن الوقت الخاص شرط لأداء كل عمل موقّت عنلاً مور به هو الصوم؛ والمعيار هو وقت الصوم؛ ألا ترى أنّ الصوم قدر بالوقت من طلوع الصبح إلى عروب الشمس، حتى يرداد ويطول بطول اليوم، وينتقص بقصابه، ولا يفصل الوقت عن أداءه، فكان وقت الصوم معياراً لا طرفًا، إد المعيار لعة ما يقاس به عبره ويسوّى به، ووقت الصوم كذلك، بحلاف وقت الصلاة، فونه طرف يفصل عن قدر أداء المأمور به، ولأجل إصافة الصوم إلى الوقت (صوم معيان) كإصافة الوقت إلى الصلاة (صلاة الطهر، صلاة العصر) يكون الوقت مسباً لوجوبه، فإن الإضافة دليل السببة في مثل هذا كوقت الصلاة

حكم الموقت الذي كان الوقت معيارًا له ومن حكم هذا النوع من الموقت. أن لا ينقى غيره مشروعًا في وقته ، فالمشروع للصحيح المقيم في رمصان هو الصوم الفرص (صوم رمصان) دون غيره من القضاء والندر والكفارة ؛ لأنه لا يتصور في يرم واحد إلا إمساك واحد ، ولا يمضل البوم عن المأمور به في ذلك اليوم ، فلا يكون ألصائم في يوم رمصان على فلا يكون ألصائم في يوم رمصان على الصواب في نيته مطلق الصوم ، وعلى الخطأ في وصف الصوم بأن بوى صوم القصاء أو الندر أو الكفارة أو النفل ، فيتأدى الواجب عن الصحيح المقيم في حميع هذه الصور أي بنية أحد هذه الأربعة .

ولا يعتبر الخطأ في الوصف في صحة صوم ومصان في شيء إلا في المساقر

يموى صوم القضاء في يوم رمصان، فإنه يقع عن القضاء عبد أبي حيمة الاعر صوم رمضان؛ لأن الشرع أثبت له الرحصة في الإفطار دفعًا للمشقة، فسقط عن وجوب الإمساك، وبقى له نصس الحوار، قله أن يصنوم عن واجب أحر (أي عر قضاءه) وعندهما هو كالمقيم، فيقع منويه عن فرض رمصال.

(١) ولو نوى المسافر النمل في يوم رمضال، هل يقع عما نواه أم يقع عن صوم رمصان؟ فعيه روايتان عن أبي حيفة، في رواية الحسن عن أبي حيمة. يقع عماً بوي، وفي رواية ابن سماعة عنه يقع عن رمضال.

(٢) وأمَّا المريض (إدا صام هي مرضه عن واجب أحر أو بفلا في رمصان) فالصحيح عندما أنه يقع صومه عن الفرض بكل حال، وروى أبو الحبس الكرحي أنَّ الجواب في المريص والمسافر سواء على قول أبي حيمة (في أنه يقع صومهما عر واجب أحر إدا نوياه) والأجل ردّهده الرواية قال الصنف: ` فالصحيح عندنا

ثم استدل المصنف للفرق بين المسافر والمريض، وقال: لأن رخصته (رحصة المريض) متعلَّقة بحقيقة العجز عن الصوم، لا العجز الحكمي، فإدا صام وتحمن المحنة على نفسه، عُلِّم أنه لم يكن عاجرًا، وسقط عنه الرخصة، فيقع ما نواه عن رمضان، فطهر بنفس الصوم فوات شرط الرخصة وهو العجز الحقيقي، فيكحق مثل دلك المريص بالصحيح في أنَّه يقع ما نواه عن رمضان، وأمَّا المسافر فيستحنُّ رحصة الإفطار بعجز مقدر، أي بعجر حكمي لا حقيقي؛ لقيام سبب العجر وهو السفر مقام العجز الحقيقي، وهو المشقة، فلا يطهر سفس الصوم فوات شرط الرحصة؛ لأنه في السفر حين الصوم، وسبب العجز الموجب للرخصة وهو السعر موحود، فلا تبطل رخصته، فله أن يصوم نفلا، أو عن القضاء، أو عن رمصا<sup>ن،</sup> فيتعيّن صومه بنيته، وإذا لم يبطل حق رخصة المسافر في حق الإفطار لأجل المُنفّة الدنيوية، فيتعدى حق الرخصة حينئذٍ أي حين عدم إبطال ترخّصيه بظهور قدرته على الصوم إلى حاجته الدينية يطريق نية صوم آحر من القصاء أو النعل، ويطريق التنبيه على أنه إذا جاز له أن يغطر في رمضان لدفع المشقة عن جسمه في <sup>حياته</sup> الدبيوية، جار له أن يصوم لدفع العذاب عن نعمه في الحياة الأحروية أي صوم شاء

تعيين الشهر أو اليوم للصوم المدور ومن جس أى ومن قسم ما صار الوقت معيداً ومعياراً له (كصوم رمضان) الصوم المدور في شهر معين أو في يوم معين، مثل أن يقول، لله على أن أصوم رجب أو يوم الخميس، فإنه يتعين بدلك اليوم، أو دلك الشهر، فإن يتعين بدلك اليوم، أو دلك الشهر، فإن صوم اليوم المعين أو الشهر المعين كان عليه بفلا، فلأجل الدر الغنب (صار) واحداً، ولم يبقّ بفلا؛ لأنه صوم واحد وهو الصوم المدور في وقت معين، فلا يقبل وصفين متصادين واحداً (يستحق تاركه العقاب) وبعلا (ما يستحق بتركه العقاب) عصار ذلك الصوم واحداً من هذا الوجه (أى لكونه بدراً معينًا) فيصح بينة معلق الصوم، ومع الخطأ في الوصف بأن بوى البادر بفلا أو واحداً من هيا أن موى البادر بفلا أو واحداً أمر، كما أن صوم رمصان كذلك، فإن تعييه صحّ بتعين يومه بالبدر

وهذا معنى قوله: 'فأصبب عطلق الاسم مع الخطأ في الوصف أي يكون صومه صوابًا بإرادة اسم مطلق الصوم إلح وإن أحطأ في الوصف.

جواز صوم الكفارة والقضاء في اليوم المعيّن للنذر دون رمضان

ويقع مطلق الإمساك (مطلق العموم) في اليوم المعين للصوم الملدور على صوم الوقت (صوم ذلك اليوم) وهو المندور، لكن الناذر إذا صام دلك اليوم عن كفارة أو قصاء يقع عما نوى، يعتى إدا صام فيه نقلا، أو بوى مطلق الصوم، يقع عن الصوم المدور، ولكن إدا صام عن كفارة أو قصاء، يقع عما بوى؛ لأن تعيين اليوم للصوم المدور حصل بولاية الناذر وتصرفه، وولاية السادر لا تعدو ولا تتجاور عن تحصيصه اليوم لصوم الندر، أى كان الصوم في ذلك اليوم المعين للدر نقلا، فجعله الماذر واجباً على نفسه، أى تصرف في حقه من النقل إلى الواجب، فصح تعييه فيما يرجع إلى حقه، وهو أن لا يبقى النقل في دلك اليوم مشروعاً في حقه، أما فيما يرجع إلى حق صاحب الشرع، وهو أن لا يبقى الوقت (اليوم) محتملا لحق صاحب الشرع من الكفارة والقضاء، فلا يصح تعييه وتصرفه

وهذا هو العرق بين رمصان لصوم العرص، وبين اليوم المعيّن لصوم الدرل فإن الكفارة والفصاء يقعان عن صوم رمصان، ولا يقعال بعد بيتهما من اللين عن الندر المعيّن.

النوع النالث من أبواع المأمور به المقيد بالوقت: والموع النالث الموقت بوقت مشكل توسعه وتصيفه ، وهو الحج ، فإن في وقته إشكالا من وجهين أحدهما : بالسة إلى سنة واحدة ، فإن الحج عبادة يتأدى بأركان معلومة ، فلا يستعرق أداءه جميع الوقت ، فمن هذا الوحه يشبه وقته وقت الصلاة ، فيقتصى أن يكون الوقت ظرفًا له ، ومن حيث إنه لا يتصور في سنة واحدة إلا حجة واحدة يشبه وقت الصوم ، فيقتصى أن يكون الوقت معيارًا له ، وثانيهما : بالسبة إلى سنى العمر ، فإن الحج فرص العمر أى فرض في العمر مرة ، ووقته أشهر الحج ، وهي من السنة الأولي من العمر تتعين على وجه لا يعصل عن الأداه ، وباعتبار أشهر الحج من السنير الأتية بعصل الوقت عن الأداه ، فصار وقته مشتبها ، هل هو ظرف أو معبار ، وهنا معيى قوله وحياته (حياة المكلف) مدة يقصل بعضها لحجة أحرى مشكل أى عير معلوم حتى يقال : إن وقته ظرف له ، فإن بقى حيًا أدّاه ، وإن مات قبل الأداه عير معلوم حتى يقال : إن وقته ظرف له ، فإن بقى حيًا أدّاه ، وإن مات قبل الأداه تحقق المفوات ، فسمّى مشكل .

وم حكم هذا الموع من المأموريه. أن محمداً يقول: يسع تأخيره، لكن بشرط أن لا يعونه هي عمره، وعند أبي يوسف: يتعبّن عليه الأداء (عوراً) أي في أشهر الحج من العام الأول احتياطاً واحترازاً عن الفوات، فأبو يوسف اعتبر حاسا التضييق، وقال: بتعبّن الأشهر من العام الأول للأداء كأحر وقت الصلاة للصلاة، حتى لو أحرّ عنه يأثم.

وعد محمد بكون وجومه مطريق التوسع حتى لا يتعيس أشهر العام الأول للأداء، مل يجور له التأحير إلى العام الثاني والثالث بشرط أن لا يفوته في العمر عظهر دلك في حق المأتم لا غير، أي ظهر أثر الاختلاف بين محمد وأبي يوسم في حق الإثم لا عير " عتى لو أتى يالحج في العام الثاني أو الثالث كان أداء الاتماق لا قصاء، فلا يأتم عند محمد، ويأتم عند أبي يوسم معلمًا بالأداء؛ لأن تعيين أشهر الحج من العام الأول ثبت صرورة التحرر عن القوات، وبإدراك الأشهر من العام لتابي وقع الأمن من العوات، فسقط العام الأول، وتعين العام كنابي بلاداء، فبالأداء في أشهر العام البابي سقط الإثم المعلق بعدم الأدء عند أبي يوسم، ولا إثم رأسًا عند محمد للرجاء الأداء في آخر عمره حتى ينفي في وقته النفل مشروعً عند كليهما، فلو بوى حجة سفر من عبه حجة الإسلام وقع عن المعل لا عن العرص عندبا؛ لأن هذا الوقب في نفسه قابل لنمن كما هو قابل للمرض، ولما ورد الاعتراض بأنه لما بقي للنفل حوار في وقت الحج المعروض، لرم للمرض، ولما ورد الاعتراض بأنه لما بقي للنفل حوار في وقت الحج المعروض، لرم يقوله: وحوازه (جواز العرض) عند الإطلاق، أي عند بية مطلق الحج إنما يكون بدليل تعيين الفرض من جانب المكلف المؤدي أي من الحانب الذي يؤدي حع العرض؛ فإن الطاهر يدل على أنه لا يقصد النفل، وعليه فرض الحج بق،

حكم الواجب بالأمرهو تفريغ المكلف ذمّته عنه وهو (تمريغ المكلف دتّ) بوعال أداء وقصاء.

والأداء. هو تسليم نفس الواحب الثانت في الدمة بالسبب الموحب له إلى مستحقه أي إلى من يستحق التسليم إليه وهو الله تعالى في حقوق الله، والعبد في حقوق العباد، مثال السبب كالوقت للصلاة والشهر للصوم، والمال البامي الفاضل عن الحاجة للركاة، فتسليم الموقّت كأذاء الصلاة والصوم في وقتيهما، وتسبيم عير الموقّت كأذاء الركاة وصدقة العطر.

والقصاء هو إسقاط الواجب بمثل من عند المكلِّف وهو حقَّه (١) واحترر

<sup>(</sup>١) واو أدرك الحج (أي فرص عليه الحج) هي العام الأول، ولم يحج، وجاء العام الثاني، قمات بأثم بالاتفاق

بقوله. عثل من عنده عن صرف العصر إلى الظهر أو طهر اليوم إلى ظهر الأمس، فإن دلك لا يكون قصاءً لعدم المماثلة بين العصر والطهر، ولعدم المماثلة بين ظهر اليوم وظهر الأمس في الوقت

(٢) واحترر بقوله: وهو حقه عن إسقاط الدين بدراهم الوديعة؛ فإنها
 ليست حق المدين، بن هي حق المالك المودع، فلا يكون قضاءً.

والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله يأمركم أَن تؤدُّوا الأمانات إلى أهلها﴾ فإبها مزلت في ردَّ المفتاح إلى عثمان بن أبي طلحة، فعلمنا أنَّ الأداء هو تسليم عين الواجب، وقوله عليه الصلاة والسلام: قما أدركتم فصلوا وما فاتكم فاقصواه فعلم أن القصاء هو تسليم المثل عبد فوات الأصل.

واحتلف مشايحنا في أنَّ القصاء هل يجب سص مقصود (أي سص قُصد به إيحاب القضاء) أم بالسب الذي يوحب الأداء؟ وهو الأمر وما يؤدي معني الأمر، فإن وحوب الأداء يصاف إلى الأمر لا إلى السبب، وقد قال المصنف: فصل في حكم الواجب بالأمر (والجواب عن هذا الاحتلاف بأبه) قال عامَّتهم: إنه يجب بذلك السبب، وهو الخطاب أي بالسبب السابق الذي أوجب الأداء (ومن القائلين بالسبب السابق أنو ريد الدبوسي وشمس الأثمة السرخسي ومخر الإسلام البزدوي والمُصنِّف) يعني أن النصُّ والدليل الذي أوحب الأداء هو يوجب القصاء، وأمَّا البص اجديد مثل قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرَ فَعَدَّةٌ مِنْ أَيَّام أحر﴾ وقوله ﷺ؛ قمل نام عن صلاة أو نسيها فليصلُّها إذا ذكرها فإل ذلك وقتها؟ للتنبيه على أن النص السابق هو الموجب، فنبِّه الله ورسوله على أن المرض والسفر والنوم وغيرهما من الأعذار لا تُسقط الوجوب، واستدل المصنّف بدليل عقليّ، وقال: "لأن بقاء أصل الواجب (لأجل) القدرة على (إتيان) مثل من عنده قربة، وسقوط فصل الوقت من عير مثل وضمان من عبده لأجل عجره أمر معقول (علَّة يقبلها العقل) في المنصوص عليه، وهو قضاء الصوم والصلاة، فيتعدى الحكم وهو وجوب القصاء (لأجل وجود دلك الأمر المعقول) إلى المنذورات المعيّنة من الصلاة والصيام والاعتكاف.

وأحاب المصنف بقوله: وقيما إذا مدر أن يعتكف عن سؤال يرد على ما سق، وهو أن القصاء لو كان واجبًا بالسبب الأول (سبب وجوب الأداء) لكن يسعى أن لا يجب القصاء قيما إذا تذر أن يه كف شهر رمصان، فصامه، ولم يعتكف؛ لأنه لا أثر للسبب الموجب للاعتكاف وهو النذر في إيجاب الصيام؛ لكونه مصفًا إلى الوقت الذي هو سببه وهو شهر رمضان، ولا أثر للندر في إيجاب الصيام لأنه ندر الاعتكاف دون الصيام، فلا يمكن إيجاب القصاء بلاصوم؛ إيجاب الصيام لأنه لا متكاف ولا إيجاب للموم ههنا؛ لأنه يزيد على ما التزمه من الاعتكاف، فوجب أن يطل الندر، كما ذهب إليه الحس بن رياد وأبو يوسف في رواية عنه، وحيث لم يبطل الندر، ووجب القضاء مقصودًا باتفاق بين أصحاسا في طهر الرواية، دل على أنه وجب العنوم بسبب أحر غير السبب الأول، فقال طنفر الرواية، دل على أنه وجب العنوم بسبب أحر غير السبب الأول، فقال المصف: إنما وجب قضاء الاعتكاف بصوم مقصود لأن السبب الأول هو النذر موجب في نفسه للصوم؛ لأنه شرط لصحة الاعتكاف وشرط الشيء تابع له.

وحاصل الحواب: أنه إنما وجب القصاء بصوم مقصود لأنه لما الفصل الاعتكاف عن صوم الوقت بأن صام رمضان ولم يعتكف، عاد شرط الاعتكاف إلى الكمال الأصلي، وهو قصاءه بصوم على حدة لأجله، لا لأجل أن القضاء وجب سب آخر، فوجوب القصاء بالسبب الأول وهو النفر، ووجوب الصوم لأجل أنه شرط للاعتكاف، وتابع له في الوجوب.

أنواع الأداء: ثم الأداء على ثلاثة أنواع: كامل، وقاصر، وأداء يشبه القصاء (١) فالأداء المحض أى الخالص الكامل هو أداء ما يؤديه الإنسان بوصفه الذي شُرع معه، مثل أداء الصلاة مجماعة؛ لأن هذه صلاة توقّر عليها حقها من الواجبات والسنن، فيكون الأداء كاملا.

(۲) والأداء القاصر هو أداء المنعرد في الوقت من غير جماعة، فعات عنه الوصف المرغوب فيه شرعًا، وهو الجماعة، ألا يُرى أن وجوب الجهر سقط عنه، والحمو صفة كمال في الصلاة التي تجهر بالقراءة فيها، وقد فات عنه، وهذا معنى

قول المصنف وأمَّا فعل المعرد فأداء فيه قصور، ألا يرى أنَّ الحهر سافط عر المنفرد .

تعريف اللاحق وهو الذي أدرك أول الصلاة مع الإمام، ثم فاته الناقي بأن بام حلف الإمام، ثم انته بعد قراعه، أو نقص وصوءه خلفه بعد أن صلّى ركعة، ثم خرج ليتوضأ فعاته الباقي.

(٣) والأداء الذي يشه القصاء عو صلاة اللاحق بعد قراع الإمام، فإنه أداء بشه التصاء باعتبار أنه الترم الأداء مع الإمام حين بدأ تكبير التحريمة مع الإمام، وقد فاته الأداء حقيقة المعدم قدرته على أداء كل الصلاة معه، فععده أداء باعتبار بقده الوقت، ويشبه القضاء باعتبار فوات ما الترم أداءه مع الإمام، يعنى باعتبار أداءه في الوقت أداء، وباعتبار فوات وصف الجماعة كاملا يشه القضاء، ولأجل اعتبار شبه القضاء في حق اللاحق بعد ما عرع الإمام لا يتمير فرصه من الركعتين إلى اعتبار شبه القضاء في حق اللاحق بعد ما عرع الإمام لا يتمير فرصه من الركعتين إلى أربع ركعات سبة الإقامة في حالة أداء ما بقي بعد فراع الإمام، يعني كان مسافراً أوني ديمام مسافر وبوى ركعتين، ثم بوى الإقامة في وسط الصلاة لا يتغير فرضه؛ لأن بقية صلاته بعد فراع الإمام كالقضاء الحقيقي، فلا تتعير بنية الإقامة، وإلى هذا أشار المصنف بقوله: (كما لو صار (فرضه) قصاء محضاً (أي حقيقباً) بالقوات، ثم وحد المعير) يعني فات عن مسافر فرض الطهر، ثم نوى الإقامة في وقت العصر يعني وجد المعير عن الركعتين إلى أربع ركعات، فلا يتعير قصاء الظهر وقت العصر يعني وجد المعير عن الركعتين؛ لأنها صلاة السفر، فكذلك شبه القضاء في اللاحق.

محلاف المسبوق الذي هات عنه أول الصلاة مع الإمام، حيث يتعير فوضه المعيّر (سية الإقامة مثلا) وإن كان قاصبًا ما هاته بعد قراع الإمام؛ لأنه منفرد في حق ما هاته مع الإمام؛ لأنه لم يقتد به هي أول صلاته، ههو يؤدي شيئًا عليه في الوقت، وليس هي فعله شبه القصاء حيث لم يلتزم أداء الكل مع الإمام، بل هو مؤدّ يتم نقية صلاته، فإذا بوي المسافر المسبوق الإقامة في هذه الحالة (حالة أداء ما

عاته) بعر فرصه من الركعتين إلى الأربع، وقوله عليه السلام في حق المسوفين بدونكم فاقصوا ليس محمولا على حقيفة الفصاء، بل هو بمني الأداء وفراع الدمة، ولهذا ورد في صحيح البحاري الوما فاتكم فأغوا العلم أنه ليس في صلاة السبوق شنه القضاء كصلاة اللاحق.

أنواع انقصاء والقصاء بوعان قصاء عثل معقول، وهو أن يدرك العقل المماثلة بين القصاء والأداء، كقضاء الصلاء بالصلاة والصوم بالصوم، وهو المراد من قوله (كما دكرتا).

والنائي. القصاء بمثل غير معقول، أي بمثل لا يدرك العقل المماثلة بنعسه بين القصاء والأداء، وإثما يُدرك المماثلة شرعًا كالعدية في باب الصوم، أي كقضاء الصوم بالفدية في حق العاجز عن الصوم، كالشيخ العابي، قون العدية شرعت خلفً عن الصوم عند العجر الدائم عن أداء الصوم، سواه كان الشيحوخة أو مرص أو عذر أخر دائم، وكقضاء حج العاجز عن السعر بإحجاج غيره عه بماله، وبه جائز، ولكنّه في الحج الفرض مشروط بالعجر الدائم، حتى جار الحج عن الميت، وعن المريض الذي لا يستطيع الحج، ولا يرال هو مريض، وثبت كل واحد من العدية بدل الصوم، وإحجاج الغير بمال العاجر بالنصّ، ففي العدية قوله تعالى العدية بدل الصوم، وإحجاج الغير بمال العاجر بالنصّ، ففي العدية قوله تعالى الصوم فدية على قدر طعام مسكين واحد.

وفى إحجاج الغير بماله سأل رحل، وقال: يا رسول الله! إن أبى مات، ولم يحح، أويجزئ أن أحج عه؟ قال: نعم ، رواه مسلم، وحديث الحنعمية فى هذا الباب مشهور، وهو أن امرأة من خنعم جاءت إلى رسول الله ﷺ تستفنيه قالت يا رسول الله! إنّ فريصة الله على عاده فى الحج أدركت أبى شيحًا كبراً لا يستطيع أن يثبت على الراحلة، أفأحج عه؟ قال: نعم، وكان دلك فى حجة الوداع -رواه البخارى-.

### وجه كون الفدية والنفقة مثلا غير معقول

(١) ولا بعقل المماثلة بين الصوم والفدية؛ إد ليس بينهما مشابهة صورةً ولامعنى، أمّا صورةً فطاهر، وأمّا معنى فلأن العرض من الصوم هو إنعاب النفس بالكف عن اقتصاء الشهوتين (شهوة النظن والفرج) والغرص من الفدية تنقيص المال، ودفع حاحة الغير، فلم تكن القدية مثلا للصوم.

وكداً لا عائلة بين أفعال الحج التي هي أعراض وأوصاف، وبين الإنفاق الدي هو صرف مال معيّن إلى العير، فعرفنا أن المماثلة ثابت بالنص غير معقول (لم يدركها العقل قبل النص).

# حُملت فدية الصلاة على فدية الصوم احتياطًا لا قياسًا

وقد قيل في الإشكال على كون القدية في الصوم مثلا غير معقول: إنه لما كان وجوب الفدية عي الصوم عبد العجز عير معقول المعنى، أي لا تدرك وجه كون الفدية مثلا للصوم بالعقل) فكيف أوجبتم الفدية في الصلاة (عند العجز عن أداءها) من غير نصَّ يوجبها قياسًا على الصوم من غير وصف معقول وعلَّة مُدرِّكَة؟ فأجاب المصنّف بقوله: "لكنه إلخ" أي سلّمنا أنّا لا تعقل الماثلة بين الصوم والقدية ظاهرًا، فلا يمكن إلحاق غير الصوم به في وجوب الفدية، ولكنَّه، أي لكنَّ النص الموجب للفدية في العجز عن الصوم يحتمل أن يكون معلولا بعلَّة معقولة في نفس الأمر، وإن كنَّا لا نقف عليها لقصور عقلنا عن دركها، وهي العجز عن الأداء، ومن حانب آخر برى الصلاة نظير الصوم من حيث إن كل واحد منهما عبادة بدنية محصة لا تعلق لوجوبهما ولا لأداءهما بالمال، بل الصلاة أهم من الصوم لضرورة أداءها كل يوم وليلة خمس مراتء ولكونها عبادة لذاتها؛ لأن فيها تعظيم الله بنفسهاء والصوم عبادة بواسطة قهر النفس وإتعابها، فإذا وجب تدارك قوت الصوم بالفدية عند العجز، فالصلاة بهذا التدارك أولى عند العجز، ومن

أحل دلك أمرا بالعدية عن الصلاة احتياطًا، ورجونا القبول أي جواز العدية في الصلاة من الله تعالى فصلا، فالقبول في جميع الصور (من القياس والاحتياط) مرجو عير مقطوع به.

وقد يأتى (القبول) بمعنى الجوازكما في قوله ﷺ: الايقبل الله صلاة امرئ حتى يضع الطهور مواصعَه أى لا تجوز صلاته، وقال محمد في كتابه الزيادات تيجزيه إلى شاء الله تعالى، أى يقبل الله تعالى هدية تارك الصلاة للعجر، كذلك قال محمد في فدية الصوم فيما إذا تطوع به التوارث، أى إذا أذى الوارث قدية صوم الميت أو العاحر عن الصوم تطوعًا من غير أمره أو إيصاءه.

فثبت أن إيجاب الفدية في الصلاة بهذا الطريق (أي بطريق الاحتياط) لابالقياس، يعنى جانب الاحتياط في فدية الصلاة أولى وأقوى من القياس الذي علّته غير واضحة.

هل التصدِّق بالشاة ونحوها أو بالقيمة أصل والتضحية قائم مقامه؟

واعلم أنّه لما ورد أن النضحية عُرفت قربةً ماليص، ولا مثل لها عقلا ولايصاً بعد فواتها عن وقتها، فكان ينبغى أن تسقط التضحية بالقوات، كصلاة العبد ورمى الجمار، وقد أقمتم التصدق بعين الشاة ونحوها فيما إدا كانت متعينةً للتضحية بالندر أو بالشراء، أو التصدق إذا هلكت عين الشاة ونحوها، ومضت أيام الفنحر، فجعلتم التصدق (بالشاة أو بالقيمة) مقام التضحية، وذلك غير جائز بدون البص.

أجاب المصنف عنه بقوله: ولا نوجب التصدق بالشاة أو بالقيمة باعتبار (فرعيته) وقيامه مقام التضحية، بل باعتبار احتمال قيام التضحية في أيّامها مقام التصدق أصلا (أي باعتبار أنّ التصدق أصل) إذ هو المشروع في باب الأموال (وله أنواع: ومنها التضحية في أيام النحر) وأصالة الأموال للتصدّق ثابت بالنص فوفي أموالهم حق للسائل والمحروم ﴿خد من أموالهم صدقة ﴾ فالشارع نقل

عَلَيْثُ العينَ أَو الفيمة إلى إراقة الدم في هذه الأيام صافةً لعاده، فإذا مصت الأيّام ولم يصحّ عاد الأصل، وهو التصدق بالعين إذا نقيت وبالقيمة إذ هلكت.

ولهذا أى لأن إيجاب التصدق بالشاة أو بالقامة (بعد مصى أيام المحر) لاحتمال الأصالة (أصالة التصدق) لا بطريق الخلافه عن التصحية لم يعد الحكم وهو الوجوب من التصدق إلى المثل وهو الإراقة قصاءً عن التصحية لعائمة بعود الوقت، حتى إذا جاء أيام المحر من العام القابل قبل أن يتصدق بشيء لم يجز له قصاء ما فاته من الأصحية في العام الماصي بالإراقة مع قدرته على المثل الكامل من عبده قربة الشرعية التصحية بطريق العلى في هذه الأيام، ولو كان وجوب التصدق بطريق الخلافة عن الإراقة (بديع شاة) أي إلى الإراقة النائم هي مثل الإراقة الهائمة من كل وجه عبد حصول القدرة عليها

ولما لم ينقل الحكم من التصدق إلى الإراقة التي هي مثل الإراقة العائدة، عرفها أن المعتبر في النصدق هي حهة الأصالة دون الخلافة، ألا يُرى أن العدية حليفة عن الصوم، فودا قدر العاجر على الصوم، سقطت العدية ويصوم قضامًا فعلم أن التصدق ليس بحلف عن التصحية، وإلا لوجب عليه إراقة الدم في أيام النحر قضاءً عن التضحية العائدة.

العيد قائمً إن كان يعلم أنه يدرك الإمام في الركوع من صلاة العيد، يأتي تكبرات العيد قائمً إن كان يعلم أنه يدرك الإمام هي الركوع التكون التكبيرات في القيام من كل وحه، وإن حاف أن يرفع الإمام رأسه من الركوع، فيكر للافتتاح وهو فرض، ثمّ يكبّر للركوع وهو واجب، ثم يكبّر في الركوع تكبيرات العيد، من فير أن يرفع يديه الأن رفع اليد للتكبير ووضع الكف على الركمة سندن، فلا يحود الاشتعال بسة فيها ترك سنة أحرى، ولهذا أي لعدم إمكان إثيان المثن قريةً من علم فائت الأضحية قال الإمام أبو يوسف تفيمن أدرك الإمام في صلاة العيد في الركوع والركوع الأنه غير قادر على (إتيان) مثل من عده قربة الأن محلها القيام، والركوع ليس فيام.

وقال الصنف في دليل طاهر الروايه لكنا بعول بأن الركوع يشبه العيام (من وجه لأن نصفه قائم) فدعتنار هذه الشبهة لا ينحقق فوات التكبيرات، فيأني بها في الركوع احتياطاً .

## وجود الأقسام السبعة المذكورة في حقوق العباد

وهده الأقسام (السمعة المدكورة للمأمور به من الأداء والقصاء، ومن الأداء يكامل وانقاصر، وأداء بشبه القصاء، ومن القصاء بمثل معقول، والقصاء بمثل عير معقول) كلّها يتحقق في حقوق العاد أيصاً

۱ - فتسليم عين العبد المعصوب (على الوصف الذي ورد عيه العصب) أداء
 کمل.

٢- ورده مشغولا بالدين (بأن هلك في يد العبد المعموب مال إسان فوجب عليه ضمانه) أو مشغولا باحناية بسبب كان عبد العاصب بأن حنى في يد الغاصب جدية تعلق ضمانها برقته) أداه قاصر.

٣- جَعَلَ رجل عبد الغير مهراً لزوجته حبن النكاح، ثم اشترى العبد وسلمه إلى روجته، فتُحبر المرأة على قبول العبد، فهذا أداء يشبه القصاء، أمّا كومه أداءً فلأمه سلم إليها عين ما وحب عليه بالتسمية.

وأماً شبهه بالقصاء فإن تبدل المدك من الروج إلى الزوجة كتمدّل العبن شرعًا، كما في تبدل الصدقة لمريرة هدية لرسول الله على وهذا معنى قول المصنّف من حيث إنه محلوك الزوج (بعد الشراء) حتى ينقد (قبل التسليم) إعتاقه (إعتاق الروج إنه) دور إعتاقها ، فلاعتبار معنى الأداء لا يملك الزوح أن يمنعه بحسبا، وتجبر المرأة على الشول، ولاعتبار معنى القضاء لا يشت الملك للمرأة قبل التسديم، فلا ينفذ إعتاقها.

إصمان العصب قصاء بمثل معقول، أما كونه قصاءً فلأنه إسقاط الواجب
 وصمان العين بمثل من عنده، وأما كونه بمثل معقول فلأن مثل الواحب إما

أن يكون كاملا، وهو المثل صورةً ومعنى، كالحيطة في بدل الحيطة وعيرها م المثلبات، وإمَّا أن يكون قاصرًا، وهو المثل معنَّى كالقيمة في دوات القيم، والممائنة بين الفائت (المعصوب الهالك) وبين كل واحد من المثلين مدركة بالعقل، إلا أن الأول (المثل صورةً ومعنّى) سابق على المثل معنّى.

٥- وضمان النمس والأطراف في حالة ضياعها خطأ بطال (الدية) قصاء بمثل عبر معقول؛ لأن المماثلة بين العائت (النفس أو الطوف) والمال لا تعقل (لا تُدرك بالعقل) أمَّ صورةً عهو ظاهر، وأمَّا معنَّى فلأن الإنسان مالك ومُنفَقٍ، والمال علوك ومُتذَّل، ولا يتماثلان.

٦- وإذا تزوَّج امرأةً على عبد بغير عبه كان تسليم الزوح قيمة العبد مهرًا قصاءً هو في حكم الأداء (قصاءً يشبه الأداء).

أمَّ كونه قصاءً فإنه سلَّم إليها قيمة العبد ومثله المعنوى، وأمَّا كونه في حكم الأداء فلأن العبد لما كان مجهولا باعتبار الوصف لا يمكن تسليمه، بل لا يمكن تعييم أيضًا إلا بالقيمة، فصارت القيمة أصلا من هذا الوجه، إذ تسليم القيمة حينةٍ كتسليم العبد الذي جعل مهرًا، فكان تسليم القيمة من هذا الوجه أداءً لاقضاءً؛ لأن القصاء إنما يكون بعد قوات الأصل كاملاء فإدا كان تسليم قيمة هلا العبد في حكم الأداء تجبر المرأة على قنولها، كما تجبر يقبول نفس المسمَّى وهو العبد بعد تعيينه .

الفرق بين وجوب الأداء ووجوب القضاء شرعا

١- واعلم أن ما يمكن تصوره وفهمه إمّا معدوم وإمّا موجود، والمعدوم إمّا محكن وإمَّا مُتنع، فالممكن على نوعين. ممكن ذاتي وإن لم يجد في <sup>الخارج،</sup> وبمكن فعلى بأن يوجد في الخارج، والممتنع إمّا يمتمع بالذات كالجمع بين الضلين ا واجتماع النقيضين، وإمَّا ممتنع لغيره كإيمان من علم الله أنه لا يؤس، مثل إيمان

وعود وأبى حهل في رمان حياتهما، ورفع جمل عطيم لإنساد واحد، بل لحم عمير، واحملفت الأمّة في جواز التكليف بالممتنع لداته، كالحمع بين الصدين والعقد بين شعيرتين، وهو المسمّى بتكليف ما لا يطاق (١) فقال المائريدية والمتكلّمون من الحنفية: لا يجوز دلك عقلا، ولهذا لم يقع شرعًا

(٣) وقالت الأشعرية: إنه جائر عقلا، واختلفوا عى وقوعه، والأصح عدم
 الوقوع، وإنما يكون الاختلاف في الممتم لذاته.

وأما التكليف بما هو ممتمع لغيره كإنيان من علم الله تعالى أنه لا يؤمن، مثل فرعون وأبى جهل وسائر الكفّار الذين ماتوا على الكفر، فقد اتفق الكل على جوازه عقلا وعلى وقوعه شرعًا.

٢- ثم اعلم أن القدرة التي يأتي المكلف لأحلها بالمأمور به على الموعين: قدرة محكة، وهي التي تجعل الفعل ممكنا لعاعله، وقدرة ميسرة وهي التي تجعل الفعل سهلا ويسيراً له.

٣- وثالثًا أن الوحوب عبارة عن لزوم أداه الععل أو لروم تفريع المكلف ذمّته عمّا أمير به.

٤- ورابعًا: أن الشرع فرق بين وجوب الأداء ووجوب القصاء؛ لأنهما
 فعلان واجبان في وقتين مختلفين، نعم، مسب وجوبهما واحد، فالنص الموجب للأداء هو الموجب للقصاء (كما مر).

ولهدا قال المصنف: ثم الشرع فرق بين وجوب الأداء ووحوب القصاء، فجعل القدرة الممكنة شرطًا لوجوب الأداء، دون وجوب القصاء، وهذا هو الفرق بين الوجوبين؛ لأن تلك القلدة شرط للوجوب، ولا يتكرر الوحوب في واجب (فعل) واحد، فهي نفس الوجوب لا تعدد ولا تكرر، وإنما التكرر في إنيان الفعل المأمور به لتعدد سبه أداءً وقضاءً (في الوقت وبعد الوقت).

وليس وجود القدرة الممكّنة شرطًا للوجوب باعتبار وجودها الخارجي، بل الشرط كومها متوهم الوجود، لا كونها متحقق الوجود، فإنّ دلك (المذكور من الهدرة) لا نسبق فعل الأداء؛ لأن بلث القدرة هنا بمعنى الأسباب والألات وصيرة لحوارج، وإنها تتقدم على الفعل، فتب أن شرط التكلف هو توهم الفدر، لاجمعتها

ولهد أى ولأحل أن السرط هو توهم القلاره الممكّة لا تحققها ، قلبا إد سع الصبى ، أو أسلم الكافر في احر الوقت تلزمه صلاة دلك الوقت امتداد بتوقف و لساهعي ، وإى تبرمه الصلاة لحوار واحتمال أن يظهر في الوقت امتداد بتوقف الشمس كما (حاء في رواية صعيفه) أنها توقّعت لسليمان عليه السلام ومعجرات الأسياء وحوارق الأولياء محتصة بهم ، فلا تكون مدار التكليف، فله على توهم القدرة الممكة صار أصل الصلاة مشروعًا لهما ، ووجب النقل إلى القصاء لعجرهما عن الأداء طاهرًا ، كما أنه حلم رجل بأنه ليمسن السماء عصحت حلله لإمكان صعوده إلى السماء (كرامةً) لا تجب عليه تلك الصلاة في الدوغ والإسلام في آخر الوقت الذي هو من طدرورات القدرة ، فلم يشت التكليف لعدم شرطه .

وعد أبي حيفة توهم القدرة كاف للتكليف، فوجب القصاء وهو أي التحوّل في أحر الوقت إلى قدرة الأداء، كهجوم وقت الصلاة على المسافر حين معرد، ولم يكن معه ماء لأن حطاب الأصل، وهو الوصوء توجّه عليه، ثم تحوّل الخطاب إلى التراب والتيمم للعجر عن الماء حالا

### بناء أكثر العبادات المالية على القدرة الميسرة

وإدا ثبت آنه لا بد لصحة التكليف من أصل القدرة وهي الممكنة، فاعدم أن مدار بعض العبادات على الفدرة الميسرة، فلهذا قال المصنف، ومن أداء المأمود مما لا يجب إلا بقدرة ميسرة (وقد من تعريفها) وهي رائدة على القدرة الممكنة بدرحة، حيث يثبت بها إمكان العمل المأمور به، وبالميسرة يسر الفعل وسهولته، وإلى هذا الفرق أشار المصنف وقال. وفرق ما بينهما أن الأولى شرط الإمكان

ورانامية تنعير صفة الواحب (من الإمكان) فيصير سمحًا سهلا، فيشترط دوام القدرة الميسرة لفاء الواحب (مما هي شرط فيه) لأن بدون بلك الفدرة بتعير صفة الواحب من البسر إلى العسر، وقد وجب الفعل مع صفة البسر، فلا يد من مقاءها مع الفعل الواحب، و هذا معني قول المصنف لأن الحق (الحق الدلي) متى وحب بصفه لا يمني واحبًا إلا ننت عفة ولهذا أي ولاشتراط بقاء هذه القدرة (القدرة البيسرة) لبقاء الواجب الذي تعلق البسر به قلبا. بأنه تسقط الركة بهلاك البصاب، والعشر بهلاك الخارج من الأرض، والخراج إذا اصطلم (استأصل) الرزع أفة (لأن كن واحد منها بعلق بقدرة ميسرة) واستدل المصنف بقوله: لأن الشرع أوجب الأداء (أداء كل واحد منها) بصفة البسر (وهي بقاء البصاب والخارج والرزع) ألا يرى أن الشرع حصر الركاة بالمال البامي الحولي، والعشر بالخارج حقيقة (أي بوجود ما خرج من الأرض حقيقة) والخراج بالتمكن من الرزاعة.

ولهدا أى ولاشراط بفاء القدرة الميسرة لبقاء الواجب المتعلق مها، فله الحاث في السمين الذي له قدرة أداء الكهارة بالمال، إدا دهب ماله بعد ما وجبت عليه الكهارة بالمال، إدا دهب ماله بعد ما وجبت عليه الكهارة بالصوم؛ لأب هذه الكهارة تجب بقدرة ميسرة لأن الشارع خيره بين أمواع التكهير من التكفير بالمال، والنقل عنه إلى الصوم للعجر (عن المال) في الحال مع توهم الهدرة (على المال) فيما يستقبل، وإنما حيره تيسيرًا للأداء، فكان وجوب الكهارة من قبل وجوب الزكاة في اشتراط القدرة السبرًا للأداء، فكان وجوب الكهارة من قبل وجوب الزكاة في اشتراط القدرة السبد، بهاءه لهذاء الواجب، فإدا هلك المال، انتقل الوجوب إلى الصوم،

وله ورد على قوله "إن الكفارة من قبيل الزكاة حتى سقطت بهلاك المال كالركة كان يسعى أن لا يعود الوحوب محصول مال احر بعد السقوط كما في الركة

أجاب بما حاصله أن الوحوب في الركاه متعلق بمال معين، فإن الشرع اعتبر المقدرة على الأداء بالمال الذي وجبت الركاة بسبه، لا ممال احر، وحعل النصاب ظرف للواجب، قال الله تعالى. ﴿وقى أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم وقال من المقدرة على المقدرة فوقى أربعين نماة شاقه الوقى خمس من الإبل

شاة عمصول مال آخر معدفواته لا يشت القدرة على الأداء، فلا يعود الوحوب، وأمّ في الكفارة فلم يتعلق الوجوب عال معين بل بمطنق المال؛ لأن المقصود م يصنح للتقرب الموجب للثواب والساتر للإثم، فأى مال أصاب الحائث بعد الحنت أو بعد الهلاك، دامت به القدرة الميسرة.

ولهدا أى ولأن المال عير معين في الكفارة ساوى فيه الاستهلاك والهلاك هذا ، حتى سقط وحوب التكفير بالمال باستهلاك المال كما سقط بالهلاك (أى سواء هلك المال أو أهلكه صاحبه تسقط الكفارة) بحلاف الركاة لأن المال فيها لم كن معينا كان استهلاكه تعذيا على محل مشعول بحق العير (وهو حق العقراء) ولهدا قال المصنف في دليل مساواة الاستهلاك والهلاك في الكفارة لانعدام التعدى على محل مشعول بحق العير لأن حق الغير لم يتعلق بمال الكفارة قبل الأداء

وأمّا ساء الحج وصدقة العطر فعلى القدرة الممكّنة، ولهدا قال المصف (١) وأما الحج فالشرط فيه (القدرة) الممكّنة من السفر المعتاد براحلة وراد، والبسر (القدرة المبسّرة) لا يقع إلا بحدم وأعوان ومراكب، وليس (المذكور من الحدم والأعوان والمراكب) بشرط لوجوب الحج بالإحماع، أي ليس بناء الحج على القدرة المبسّرة، قثبت أن القدرة على الراد والراحلة شرط الوجوب، لا شرط البسر، فلذلك أي فلعدم اشتراط القدرة المبسّرة في الحج لم يكن وحود الخدم والأعوان والمراكب شرطًا لدوام الواجب.

(۲) وكدلك أى مثل الحج صدقة الفطر هي أبها لم تجب بصفة اليسر (أى لم تجب صدقة الفطر مشرط القدرة الميسرة) بل بشرط القدرة الممكنة، وهو العنى ليصير الموصوف بالعبي أهلا للإغباء، ألا يُرى أن صدقة الفطر تجب بثياب اللذلة (الثياب المستعملة في العمل) ولا يقع بها اليسر؛ لأبها ليست بنامية، فلم يكن نقاء وحوب صدقة الفطر مفتقراً إلى دوام شرط الوجوب، وهو القدرة الممكنة؛ لألا دوام القدرة الممكنة؛ لألا وقت الوجوب، في القدرة الممكنة عنه دوام الوجوب، في المحت المناه عنه دوام القدرة الممكنة عنه دوام القدرة الممكنة المناه عنه وقت الوجوب وهو ومضان.

# بحث حسن المأموربه وقبح المنهى عنه

 ١- الحسس العملي عبارة عن كون الشيء محمودة العاقبة، والقبح العقلي عبارة عن كونه مذموم العاقبة.

۲- والحس الشرعى هو كون الشيء موافقًا للعرص الشرعى، أو كون الشيء موجعً للمدح في الدنيا وللتوات في العقبي، والقبح خلافه أي موجب للعقات في الأحرة، وللذمّ في الدنيا

٣- والحس عبارة عن كون الشيء مطلوب الوجود، والقمح عبارة عن كون الشيء مطلوب العدم، ثم إن حسن المأمور به من قصايا الشرع، لا من موجبات النعة، وبما أن الشارع حكيم على الإطلاق اقتضى الأمر الصادر منه كون المأمور به حسنًا؛ لأنه لا يليق بالحكمة طلب ما هو القبيح بدليل قطعى، قال تعالى ﴿إن الله لا يأمر بالفحشاء﴾ وقال تعالى. ﴿وينهى عن القحشاء والمكر﴾.

أنواع المأموربه باعتبار الحسن وهو نوعان: حسن لمعنى في عينه ونفس حقيقته، كالصدق والعفّة، وحسن لمعنى في غيره أي نواسطة عيره كالصدقة والجهاد، فإن حسن الصدقة لأجل إعانة الفقراء، وحسن الحهاد لإعلاء كلمة الله.

ثم المأمور به الحسن لعيمه بوعان: الأول: ما كان المعنى (الوصف الموحب للحسن) في وضعه أي وضع المأمور به بدون أي واسطة كالصلاة، فإنها تتأدّى بأفعال وأقوال وضعت للتعظيم، والتعظيم حسن في نفسه، إلا أن يكون دلك التعظيم في غير وقته كالصلاة في الأوقات المكروهة، أو أداءها قبل الوقت، أو في غير حاله، كالصلاة في حالة الحيص والنفاس، والحدث والجمالة، فإن تلك الحالة ليست بصالحة للتعظيم.

والنوع الثانى: ما التحق (ارتبط وتناسب) بما كان المعنى (الموحب للحسر) مى وضعه لأجل واسطة، أى النوع الثانى ما يقرُب النوعَ الأولَ الذى يكون الوصف الموجب للحسن داخلا فى وضعه، وإنما يقرُب النوعَ الأولَ بواسطة حسن العير الذى لا يكون داخلا فى وضعه.

مثال البوع الباسي كالركاه والصوم والحج، فإن حُسن هذه الأفعال ( أثلاثة) بواسطة دفع حاجة الفقير، ومنع اشتهاء النفس، وشرف المكال؛ لأب تصمين عده عدد الله (في الركاه) وقهر عدوه (في الصوم) وتعطيم شعائر لله (في الحج) فصارات هذه العبادات حسبةً حالصة من العبد للرابّ −عرّات قدرته- بلا واصطة بين العبد والرب معنى أي حقيمة؛ لأن فقر المقير، وقهر النفس ومنع اشتهاءها، وضرف المكان (الكعبة) لا تستحق العبادة؛ لأن كلُّها موجود ومحلوق بحلق الله تعالى يُدها، فإن حالق هذه الأمور أمر الناس بعنادته بواسطة دفع حاجة الفقير، وقهر النفس، وتعطيم شعائره.

وإلى هذا المعنى أشار المصنف وقال: لكون هذه الوسائط ثالثة (موجودة) بحلق الله تعالى ومصافة (مستوبة) إليه؛ لأن فقر العقير، وشهوة النفس، وعظمة الكعبة ليست باختيار العباد، وإلا لم يكن في الدنيا فقير ولا عاص، ولأسس الناس وعمروا مثات من الكعنة، ولم يسافر إلى مكَّة أحد.

#### حكم الحسن لمعنى في وضعه والحسن لمعنى بالواسطة

وحكم هدين النوعين واحد، وهو أن الوحوب (لروم أداء الفعل) متى ثبت لا يسقط إلا بأمرين. بأداء الواجب، أو باعتراض ما يسقطه بعيبه كالصلاة، فإنها متى وحبت، لا تسقط عن المكلِّف إلا بإتيانها (أداءً أو قصاءً) أو تسقط لاعتراض الحيص والنماس بالمرأة العاقلة البالعة، وأمَّا الواجب لأجل عيره كالوصوء لنصلاة والسعى إلى الجمعة، فيسقط بسقوط ذلك الغير.

# أنواع الحسن لمعنى في غيره

والدي حسن لمعني في غيره نوعان. الأول ما يحصل ويتحقق المعني الموحب لحسبه بعده نفعل قصدي كالوضوء، فإنه مأمور به، وحسنه لأحل الصلاة، فلا توجد الصلاة عجرد الإتيان بالوصوء، بل لا بد من الإتيان بالصلاة

هداً وإرادةً بعد الوصوم، وكذلك السعى إلى الحمعة، فإنه حسن لأحل الوصول إلى صلاة الحمعة، فلا بد من إقامة صلاة الحمعه قصداً بعد السعى

والثان ما يحصل المعنى الموجب لحسس المأمور بمحرد هعن المأمور به لا بعده كالصلاة على الميت والحهاد وإقامة الحدود؛ فإن ما فيه الحيس (ما يوحب الحيس في المأمور به) من قصاء حق الميت المسلم، و من كنب أعداء الله (في الحهاد) ومن الرحر عن المعاصى (منع الفساد) (في الحدود) يحصل نفس الفعل المأمور به (من الصلاة على الميت) (والحهاد مع الكفّار) و(إقامة الحد)

وحكم هدين النوعي (ما يحصل فيه المعنى الموحب للحسن بعد فعل المأمور به وما يحصل دلث المعنى معه) واحد أيضاء وهو بقاء الواجب كالوصوء بوحوب البير، وهو الصلاة أو السعى لأحل الحمعة ؛ فإن وحوب السعى لأجن وحوب ميلاة الحمعة ، وسقوطه بسقوط العير، كسقوط الوضوء لأجل سقوط الصلاة المعنى والنفاس، ومنقوط السعى لأحل سقوط صلاة الحمعة بالمرض أو السغر،

وكذلك وحوب صلاة الحبارة بكون الميت مسلمًا، وسقوطها بكوبه غير مسلم، وفرص الحهاد عند حوف غلبة الكفّار، وسقوطه عند هريمتهم وقلّتهم، ووجوب إقامة الحدّ عند ثنوت الحباية، وسقوطها عند عدم ثنوتها.

بحث النهى وتعريفه وأقسام المنهي عنه

تعریف المبی هو می البعة. المع، ومه البیة -بصم البول- للعقل (رحمعه: اللهی كما فی قوله تعالى: ﴿إِنَّ فی دلك لاَیة لاَولی اللهی﴾) لابه مابع عرك أمر قبیح، وفی اصطلاح أهل الأصول هو طلب نرك الفعل بالقول عن هو دونه، وقیل: هو قول القائل لعیره: لا تمعل علی سبل الاستعلاء، سواء كان طلب الترك بصیفة البهی كما فی قوله تعالى: ﴿ولاتقربوا مال البتیم﴾ وقوله تعالى: ﴿ولاتقربوا مال البتیم﴾ وقوله تعالى: ﴿ولاتقربوا مال البتیم﴾

عليكم أمّهاتكم أو بصيعة النعى مثل قوله تعالى، ﴿الْيَحَلُّ لَكُم أَن برثوا الساء كره أو نصيعة الأمر الدال على الترك مثل قوله تعالى ﴿ودرو طهر الإم وناطمه ﴾ ومثل قوله تعالى ﴿فاجتموا الرحس من الأوثان ﴾ ، هذه عن أمنه اللهي ،

حكم النهى ثم موجب النهى وحكمه عند الجمهورهو وجوب الانتهاء(الاجتناب) عن مناشرة المنهي عنه، ومقتصى النبي شرعًا هو قبع النهي عنه.

أقسام المبهي همه وهو أي المبهي عبه باعتبار القبح ينقسم إلى أربعة أقسم مثل القسام الأمر في صعة الحسل إليها

والمبي عبد على الوعيل. (١) ما قبع لعبه وصماً كالكفر الله تعالى، والعبث (١) لافائدة فيه في الدنيا ولا في الآخرة) أي ما يكول قبحاً لداته الحيث يُعرف قبحه بمحرد العقل، يعنى قبل ورود الشرع كالكفر والعبث، فإلى قبع الكفر الله تعالى يعرف بمجرد العقل؛ لأن قبع كفران المحم الموحد مركور في العقول (اشرط أن يعترف صاحب العقل الكوله شعماً، فلا يتصور روال الإقرار بالمعم، ولا يتصور أيضًا المنع حرمة الكفر، وكذلك العبث يعرف قبحه بالعقل السليم؛ فإله لما كال عبارة على فال حال عن الفائدة لا يتوقف قبحه على ورود الشرع ﴿ أفحستم أنه خلقاكم عناً ﴾.

(٣) والناس ما التحق بالقبيح لعيه وضعًا واسطة أى القبح لعبه شرعًا وهي عدم الأهلية والمحلية شرعًا، كصلاة المحدث، فإنه ليس في المحدث أهبه الصلاة؛ لقوله تعالى: ﴿إِذَا قَمْتُم إِلَى الصلوة فاعسلوا وحوهكم ﴾ الآية، فصاد فعل المصلي في صلاته ملا وضوء عثًا، وكذلك بيع الحرّ والمضامين (ما يكون في أصلاب الآباء من الحيوان) وبيع الملاقبع (ما يكون في أرحام الأمهات منه لايصعح ؛ فإن الحرّ ليس بجال، وكذلك ما في الأصلاب والأرجام معدوم وعيم

موحود بالفعل، فلا تكون هذه الأشياء محلا للبيع، فيكون بيعها عشًا، فلم بنق في للحدث أهلية الصلاة، ولم تنقَ الأشياء الثلاثة محلا للسع، ويقال للموع الثامي القبيح لعينه شرعًا أيضًا.

حكم النهى في هذين النوهين: وحكمه فيهما نيان أنَّ المبيئَّ عنه غير مشروع أصلاء لا لعيته ولا لغيره.

أبواع الغبيح لغيره: وما قُبح لمعنى في غيره هو بوعان الأول ما تصل بالمعل المنهى عبه الوصف الموجب للقبح ، فاجتمعا أي المعل والوصف في الرحود ، كالبيع وقت أذان الجمعة ، والصلاة في الأرص المعصوبة ، والوط في حالة الحيص ، فإن البيع جمع مع البداه الطالب للسعى إلى الجمعة ، وقد اجتمعت الصلاة مع كون محلها أرضا مغصوبة مابعة من جواز الصلاة ، والوط مع كون المرأة في حالة الحيض المانعة عن الوطء ، فقد اجتمع فيها المعل المشروع (من البيع والصلاة والوط ) مع ما يوجب قبحه ، وإن كان الععل في نفسه مشروعاً ، وليس دلك الوصف الموجب للقبع داخلا في معهومه ، ولا لارماً له ، فإنها توجد في الأكثر من غير وجود الوصف الموجب للقبع ، مل هو مانع عنها .

حكم الموع الأول: وحكم هذا النوع أنه يكون (هي نفسه مع قطع النظر عن المعنى الموجب للقمح) صحيحًا مشروعًا بعد النهى أيصًا، فإن الشارع لم يَنهَ عن السبع والصلاة والوطء، وإنما منع عن كل ما يشغل المره عن السعى، ومنع عن استعمال ملك الغير بغير إذنه، وعن قربان المرأة الحائضة.

ولهدا أى ولأجل أن القبح ليس فى نفس وطء الزوجة ، بل لأحل معنى محاور للوطء وهو كونه فى حالة الحيض، قلنا: إن وطء الزوجة المطلقة مثلاث تطبيقات فى حالة الحيض يجعلها (بهذا الوطء) حلالا لزوجها الأول، وكذلك بهذا الوطء (الوطء فى حالة الحيض) يثبت الإحصان للزوج، أى يصير به محصنًا، حتى لو زنى بامرأة وشهد عليه أربعة شهداء يرجم.

والوع الثابى بما فيح لعيره فعل اتصل به المعنى الموجب للقبع بحيث صوصة لارمًا له، ولا يتصور الفكاك دلك الوصف عنه، كالبيع الفاسد (البيع سرير لا يقتصيه العقد) وصوم يوم البحر، فإن البيع الفاسد كبيع الرن، وبيع العند بشرير أن لا يحدم المولى (وهذا شرط لا يقتصيه العقد) وقد وحد فيه ركن لبيع من أهن في محلّه، فلا يكون قبيحًا بأصله، ولكن اتصل به ما يوحب قبحه على وحه صر وصفّ به، وهو شتراط الفصل في بيع الربا، واشتراط ما لا يقتصيه العقد في بيع البيد، وفي صوم يوم البحر المعنى الموجب وإن كان غير الصوم، لكنه اتصل به وصفًا، فالصوم، وهو وقت صيافة الله عناده، والوقت داحل في تعريف الصوم، فإن الصوم هو الإمساك عن المفطرات التلاثة بهارًا مع البية

مفهوم الأفعال الحسية والشرعية ومعنى النهى عنهما

(١) الأدمال الحسية هي التي تعرف حساً، ولا يتوقف تحققها ووجوده على
 المشرع، كالره والقتل وشرب الحمر، فإن الناس كانوا يعرفون هذه الأفعاد قبل
 نزول الوحي ومجيء الشرع.

(۲) والأفعال الشرعية هي التي يتوقف حصولها وتحققها على المترع كالصلاة والصوم والبيع (الخالي عن الربا وعن العساد) والإحارة (مشروطها المعتبرا عبد الشرع) وسائر العبادات والمعاملات (التي كانوا لا يعرفونها قبل ورود الشرع) و لبهي المطلق (اخالي عن القريبة) عن الأفعال الحبية يقع على القسم الأول، أي يحمل على القسم الأول وهو القبيع لعيبه وضعاً، أي القبيع في حدد داته وحقيقة كالرب والقتل وشرب الخمر، فإنها قبيحة في حدداته وحقيقته، ولا يوحد مها فرد غير منهي عنه.

وأمّ الأفعال الشرعية (كالصوم والصلاة والبيع) فيقع النهي المطلق عب على القسم الثاني، أي يحمل عليه، وهو المُلنحَق باللوع الأول لمعني في عيره، كالبيع

وقت الداء، والصوم يوم النحر، والصلاة في الأرض المصوبه، فإن البيع والصوم والصلاة كلها مأمور به ومشروع في حدّ داته، قال تعالى ﴿ وَأَقِيمُوا الصلوة ولا تكونُوا من المشركين ﴾ وكذلك قال: ﴿ ومن شهد مكم الشهر وبيضمه ﴾ وقال: ﴿ وقال تعالى ؛ ﴿ وَأَحَلَّ البيع وحرّم الربوا ﴾ وقال تعالى ؛ ﴿ وَأَتُوا حرثكم أَتَى شئتم ﴾ وإنى جاء القبع فيها لأحل معنى يجاورها ويتصل بها، وهو ترك السعى إلى الحمعة في البيع ، والإعراض عن صيافة الله في الصوم ، والانتماع بملك العبر بدون وده في الصلاة في الدار المعصوبة ، وتحمل الأدى في الوطء في حالة الحيض ، ومامدة الصوم والبيع ووطء الروجة جائرة ومشروعة ، مل لازمة في أكثر الأحوال .

فالقبح رصف متصل بها لأجل عيرها، لا لداتها وصعاً، وقال الإمام الشافعي أن النهى المطلق في البابين أي في النوعين (في الأفعال الحسية والشرعية) بنصرف إلى القسم الأول، وهو القبيح لعينه وصعاً وداتً، إلا بدلين يم الانصراف إليه، أي النهى عن الفعل الحسي يقع على القبيح لعينه عندنا إلا بدليل عنع الانصراف إليه، كالنهى عن قربان الحاتص، فإنه محمول على القبيح لعيره.

والمهى عن المعل الشرعى يقع عدما على القبيح لغيره، إلا مدليل بدل على القبح لعيمه، كبيع المصامير والملاقيح، وصلاة المحدث، فإن القبح في بيعهم لعيمه لعدم وحود المبيع حين العقد، وكدلك القبح في صلاة المحدث لعيمه لعدم أهميته لعدم شرطها الوضوء.

ويحتمل أن يكون قوله: "إلا مدليل استشاءً عن قول الشاهمي وهو الأظهر لسياق الكلام، يعني يحمل كلا النوعين على القنح لعيته إلا بدليل يقتصى الحمل على القسم الثاني، كالنهى عن البيع وقت النداء وصوم آيام النحر، والصلاة في الأرض المغصورة، فإن النهى فيها بالاتفاق محمول على القسم الثاني (القبيح لمعنى في عيره).

القتل.

دليل الإمام الشافعي على حمل النهى المطلق على القسم الأول لأن النهي في اقتضاء القبح (في المنهى عنه) حقيقة أي هذا معنى حقيقي لسهى، كالأمر في اقتضاءه الحسن في المأمور به، فينصرف مطلق النهي إلى الكامل من القبح، وهو القبح لعينه، كالأمر يُراد من مطلقه الحسن لداته، فإنه الكامل مي الحسن، قوله. ولا يلزم إلج هذا حواب من عند الشافعي<sup>ن</sup> على سؤال يرد عليه، وهو أبكم قلتم: إن النهي عن الأفعال الشرعية يقتصي القبح لعينه، فيقتصي رفع المشروعية عن المبهى عنه، وأن الطهار منهيَّ عنه لكونه منكرًا من القول وزورًا، ومع دلك جعل مسبًا لوجوب الكفارة التي هي عنادة من وجه، قلو كان المهي عنه قبيحًا لعبيه، فكيف يكون سبنًا لوجوب عبادة؟ وحاصل الحواب أنَّ كلامنا في كون المهي عبه قبيحًا لعينه وعدم سبيته لشيء في النهي الوارد عن الفعل (والتصرّف) الموصوع لحكم مطلوب شرعًا، كالبيع للمنك والنكاح للحلِّ، هل ينقى ذلك الفعل بعد المهي سببًا لدلك الحكم أم لا؟ والطهار ليس نفعل أو تصرّف موضوع خكم مطلوب شرعًا، بل هو حرام؛ الأنه مبكر من القول وزور، وليس هو سبًّا لوجوب الكفارة، بل إنما وجبت الكفارة جراء لتلك الجريمة ولارتكاب الفعل الحرام، ووجود وصف الحظر والحرمة لم يحرج الفعل عن كونه سبًا صالحًا لإيجاب الحزاء، بل هو المؤثّر في إيجاب الحزاء، كما في قتل العمد، فإنه فعل محظور ومع دلك أوجب القصاص حراء لارتكاب دلك المعل الحرام، فكذا الطهار هو فعل حرام ومنهى عنه، فأوجب الكفارة جزاءً لارتكابه، وخلاصة الحواب كما قال المصنف، ولايلرم (عليه) الظهار (لأنه يقول) إن كلامنا في حكم مطلوب تعلَّق بسبب مشروع لأجل ذلك الحكم، كالملك المتعلِّق بالبيع والحلُّ المتعلَّق بالنكح، فمشروعية البيع للملك والنكاح للحلُّ، فهل يبقى ذلك السب بعد النهي سبًّا؟ وهل يبقى الحكم مشروعًا مع وقوع النهي؟ أمَّا ما هو جزاء كالكفارة، شُرع ذلك الحزاء زاجرًا، فيعتمد حرمة سبه كالقصاص، يعني إنما يكون الجزاء بعد السبب المحطور والفعل الحرام، فكذلك الكفارة تكون بعدالظهار والقصاص يكون بعد

دليل الحنفية على أن النهى عن الأفعال الشرعية من القسم الثاني

ودليل الحمية على أن النهي عن الأفعال الشرعية لا يقتصي القبح لعيمه، ولايرقع مشروعية الفعل رأمنًا أن النهى يراد به عدم ارتكاب المعل الذي يكون وحلا تحت قدرة العبد واحتياره، وعدم المعل الذي هو مسوب إلى كسب العباد، فيعتمد المهي تصور الفعل وإمكانه أولا؛ ليكون العبد مبتلي باحتياره بين أن يكف مهمه عن ارتكابه بالاحتيار، فيثاب عليه، وبين أن يفعله باحتياره، فيعاقب عليه، وهدا أي كون الممهى عنه ممكن الوقوع لاحتيار العند بين فعله وتركه هو الحكم ,الأصبي في النهي، فأمَّ القبح فوصف قائم بالمهي عبه يثبت لاقتصاء النهي إيَّه تحفيقٌ خكم السهي، فلا يجور تحقيقه (تحقيق القبح) على وجه يبطل به ما أوجب القبحُ من النهي، ويبطل مقتصاه، بل يجب العمل بالأصل (وهو إمكان وجود الفعل المنهى عنه) في موضعه، والعمل بالمقتضى نقدر الإمكان، وهو القبح في موصعه، وهو أن يجعل القبح وصفًا للمشروع، فيصير مشروعًا بأصنه، وعير مشروع بوصفه (كالصلاة في الأرص المعصوبة، والبيع عبد أدان الجمعة، والصوم في أيام البحر، فهذه الأفعال الثلاثة مشروعة بأصلها وموصوفة بالقبح لأحل ما حاورها من استعمال ملك العير بلا إدنه، ومن ترك السعى إلى الجمعة، ومن الإعراض عن ضياعة الله تعالى، فيصير القعل فأسدًا لأجل قبح اتصل به مثل العاسد من الجواهر إذا يقى أصلها، وذهب لمعانها وبياضها واصفرَّت، وكدلث يقال لحم فاصد، إذا نقى أصله وتعيّر ريحه وطعمه، ولما قال المصنف (فيصير مشروعًا بأصله غير مشروع بوصفه، فيصير فاسدًا مثل العاسد من الجواهر ) ورد عبه الإشكال إن بقاء المشروعية مع صعة الفساد إنما يمكن في الأفعال الحسية؛ لأمها توجد بصعة القبح الموجب للفسادء فأما الأفعال الشرعية فلا تقبل وصف الفساد مع بقاء وصعب مشروعيتها للتنافي بين المشروعية والقبح؛ فإن المشروعية تقتضى عَنْهُمَا، والقبح عدمها، وقد اجتمع العساد والمشروعية في الصلاة في الأرض

المعصوبة، وفي صوم يوم البحر، فأحاب عنه المصنف بقوله: أولا تنافي سبير (بين لمشروعية والقبح) إد المشروعية يحتمل العساد بسبب المهي الوارد عن العي الموصوف بصفة القبح كالإحرام الفاسد مثل إحرام من جامع قبل الوقوف يعرون فإنه فسد حجه، ولكن بنقي إحرامه ونقية الماسك، ولا يحرح به عن عهده الولم. بل يجب عنيه القصاء من العام القابل، ووحب عليه إحراء دلك الحرام، ويدر عليه احراء (الدم) بارتكاب المحطور في حاله الإحرام، وهذا معني قوله - فوجر إثناته أي إثبات دلك الإحرام الفاسد على هذا الوجه (أي كوبه متّصفًا نصله المساد) رعايةً لمبازل (ومراتب) المشروعيات، وهي أن يسرل الأصل وهو المقتَصيِي -بكسر الصاد- في محلَّه، والمقتَصيِّي -بفتح الصاد- في محلَّه بأن لا يحمل التمع منظلا للأصل (المراد بالأصل المشروعية في الأفعال استرعية، والواد بالتمع هو النهي الوارد لأحل القبح المجاور) ومحافظةً لحدودها، وهي أن يجعن لمبي بهياً وهو لمنع عن الفعل انتذاء، وأن يجعل التسبح بسحاً، وهو المع عن الشيء بعد مشروعيته، كنسح العدَّة بالتربُّص إلى عام إلى التربُّص بأربعة أشهر وعشراء فأمكن الحمع بين العساد والمشروعية وزالت المافاة

وعلى هذا الأصل (وهو أن البيي عن التصرفات (الأفعال) الشرعية يقتصي بقاء مشروعيت) قلبا (١) إن البيع معوص الخمر (يعني إذا كانت ثماً) مشروع بأصله، وهو وحود ركبه في محله (أي وجود الإيجاب والقبول في المال الأسلامي البيع هو المبيع دول الثمن، وهو في هذا البيع مال) ولهذا (١) يصف عقد البيع إلى المبيع ، يقول البائع: معت الشيء العلامي، ويقول المشترى اشتريت متع العلان أو أرصه (٢) وكذلك شرط في البيع القدرة على تسليم المبيع دول الثمن (٣) ولأن الانتفاع إنما يكون بالمبيع دون الثمن ، لأن الثمن وسيلة لحصوم المبيع ، و(هذا البيع) غير مشروع بوضعه وهو الثمن ؛ لأن الثمن وسيلة لحصوم شرعاً، فيصلع ثما من وحه ، وهو أنها مال ، دون وجه ، وهو كونها غير متقوم عن الشرع ، فصار العقد بها فاسداً لاباطلال.

 (۲) المثان الثاني، هو بيع الرماء قال المصنف وكذلك بيع الرما غير مشروع بوصفه وهو الفصل في العوض.

(٣) وكدلك الشرط العاسد في معنى الربا في أن البيع مشروع بأصده،
 وفاسد توضعه، وهو الشرط العاسد؛ لأنه لا يقتصيه العقد.

 (٤) وكذلك صوم يوم البحر مشروع بأصله، وهو الإمساك عن المعطرات ته تعالى هى وقته (أى البوم) وعير مشروع بوصعه، وهو الإعراض عن الضيافة الموضوعة هى هذا الوقت بالصوم (أى لأجل الصوم).

ألا ترى أن الصوم يقوم (يتحقق) بالوقت، ولا خلل فيه، والبهى متعلق بوصفه وهو كونه يوم عيد (وصيافة) فصار الصوم فاسدًا (لأجل كونه في يوم الصيافة، لا لأجل كونه صومًا) ولهذا، أي ولأجل أنّ الفساد ليس لأجل نفس الموقت، بل لأجل فعل (صوم) يقع فيه صبح البدر بالصوم فيه عبدت (بأن يقول: الله على أن أصوم يوم البحر أو أيام البحر) لأنه بدر بالطاعة (بطاعة الله بالمسوم) ويتما يكون وهيف المعصية وهو الإعراض عن الصيافة متصلا بدات الصوم فعلا (وذات الصوم هو فعله بالإمساك في اليوم) ولا يتصل وصف المعصية باسم الصوم ذكرًا، يعلى لم يكن في كلامه الدال على بدر الصوم شيء بدل على المعصية، وإنما تقع بعد شروعه في يوم البحر، وهذا معني قوله: وإنما وصف المعصية متعس بداته فعلا لا باسمه ذكرًا".

(٥) ووقت طلوع الشمس ودلوكها (قيامها وهو قبيل الروال وغروب) صحيع بأصله فاصد بوصفه، وهو أنه (أن الوقت عند الطلوع والقيام والغروب) مسوب إلى الشيطان (لكون العادة فيها لرضا الشيطان) كما جاءت به السنة إلا أن أصل الصلاة لا تتوقف على وقت معين (لا تصح بعده) كالصوم لأن الوقت ظرف للعلاة لا معيار لها، ولا تأثير للظرف في إيجاد المطروف، بل هي توجد في حصة معية من الوقت مؤثراً في الصلاة

لأحل به الوقت، بل يكون الهاد لأجل وصف مجاور للوقت، وهو كوبه مسبوبًا إلى الشيطان، بحلاف الصوم لأنه يوحد بالوقت؛ إذ الوقت معيار له، بل الوقت سبب الصلاة، فلا بد أن يتقدم بعض أحزاء الوقت على الصلاة لتحقق معنى السببية، فصارت الصلاة في ذلك الوقت المسوب إلى الشيطان ناقصة، لافاسدة، وبين القصان والفاد فرق واضح، فقيل: لا يتأدى فيها أى في هذه الأوقات الثلاثة الواجب الكامل، كما إذا قصى رجل الظهر، وأراد أن يقصبها في أحد هذه الأوقات الثلاثة؛ لأنها وجنت كاملة، فوجب قصاءها في وقت كامل

ويضمن المصلّى القصاءً إذا شرع بفلا في هذه الأوقات، ثم تركه ونقصه قس التمام، ويسغى أن يقصى صلاته النفلية التي تركها بعد الشروع في وقت تحنّ فيه الصلاة، ثم دحل الوقت المكروء لاستدراك النقصان الواقع نسبب الوقت.

وأمّ الصوم فيقوم (يتحقق ويوجد) بالسوقت، ويُعسرف به لأنه يقال هو الإمساك عن المعطرات الثلاثة نهاراً، فيريد بزيادة الوقت، وينتقص بنقصانه، فازداد أثر الوقت في الصوم، فصار الصوم فاسداً بفساد الوقت، لا ناقعاً الأل في النقصان يبقى الأصل مع وجود القصان، فيكمله بالقصاء، وأمّ العساد فيريل العمل من أصله ووصفه، فلا يجب إعادته بإرادة التكميل الأبه لم يبق شيئا باقصاً حتى يكمله، فلم يصمى العمائم قضاء صومه الذي صامه يوم المحر، ثمّ أفسده).

ولما ورد السؤال على هذا الأصل (أن الدي عن الأفعال الشرعية يقتضى بقاء مشروعيتها بعد النهى أيضًا) بأن النكاح فعل مشروع في أصله لقوله تعالى، فوانكحوا ما طاب لكم من النساء ولكن النكاح بلا شهود لم ينز مشروعا أصلا بعد ورود النهى، وهو قوله عليه السلام: ﴿لا نكاح إلا بشهود، فأجاب عنه المصقف بقوله: ولا يلزم (على هذا الأصل نقصاً) النكاح بعير شهود لأنا لا نسلم أن مفهوم الحديث هو النهى عن النكاح بغير شهود، بل نقول: هو (أى النكاح بغير شهود) منهى لقوله عليه السلام، ﴿لا نكاح إلا بشهود، فكان هذا نسخًا لمشروعية أصل منهى لقوله عليه السلام، ﴿لا نكاح إلا بشهود، فكان هذا نسخًا لمشروعية أصل

الكاح بدول شهود، فكان دلك الحديث إحباراً عن عدم وجود النكاح أصلا، يعنى لاشك أن النهن عن العمل المشروع يقتصني بقاء المشروعية بعد النهن إلا في الكاح بعير شهود، فإنه ليس بمهي، بل هو منفي أصلا ووصفاً، وهذا الحديث مثل قوله عليه السلام: الاصلاة إلا بالطهارة»

وثانيًا أنّ النكاح شرع لملك ضرورى (وهو ملك المتعة) فلا ينفصل عن الحلّ والتحريم يصادّه علا يجمع النكاح مع النهى المهيد للحرمة ، فلا يحكى الحمل عنى النهى ؟ لأنّ النهى يوجب بقاء المشروعية ، وهنا لم يتحقق النكاح أصلاحتى يُسع بالنهى عنه ، ولا يمكن بقاء المشروعية فيما لا يتحقق فعل النكاح لأجل عدم الشهود ، ولأنّ الحلّ ضرورى لملك المتعة الذي يوجد بالنكاح ، ولا بكح هنا بعير شهود ، فلا حلّ أيضًا ، بحلاف البيع لأنه شرع لملك العين واخلّ فيه تابع ، ألا ترى أن البيع شرع في موضع الحرمة كالأمة للجوسية ، وفيما لا يحتمل حلّ ملك المتعة أصلا كالعبيد والبهائم ، فينقى البيع بعد النهى أيضًا لأن حكمه الملك ، وقد يلرمه أصلا كالعبد والبهائم ، فينقى البيع بعد النهى أيضًا لأن حكمه الملك ، وقد يلرمه ملك المتعة فيما اشترى أمة مسلمة ، وأمّا النكاح فشرع لملك المتعة فقط ، فلا يحمع مع المبيى

الحواب عن السؤالين الآحرين. الأول أنّ النبي عن الأفعال الحسية يوجب انتقاء المشروعية أصلا، ولا شك أن العصب فعل حسى قبيح لعيمه ومنهى عنه مغوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل﴾.

ثم أنتم جعلتموه مشروعاً بعد النهى ومساً لملك المعصوب بعد أداء الصمان، والثاني: أن الزنا فعل حسى قبيح لعيه يقوله تعالى: ﴿ولا تقربوا الربا﴾ وقد قلتم بمشروعيته بعد النهى حيث حعلتموه سياً وموجاً خرمة المصاهرة التي هي بعمة ﴿جعل بينكم نسباً وصهراً ﴾ ولا تتال النعمة إلا يسبب مشروع، فظهر أن الربا مشروع بعد النهى ؟ فأجاب المصنف عن السؤال الأول بقوله: ولا يقال في العصب بأنه يشت به الملك مقصوداً، مل يثبت الملك للغاصب شرطً لحكم شرعى

وهو وحوب الصمال، لأبه (أي الصمال) شرع حبراً للمعصوب، فيعتمد وجوب الصمال الفوات أي فوات المعصوب وشرط الحكم تابع له، فصار حساً بحسم

(۱) حاصل الحواب عن السؤال الأول ببحن لا يقول في العصب بأنه يشت به البث للعاصب مقصوداً، كما يشت بالبيع والهنة، وكما يشت الحن باللكاح، بن يشت به الملك شرطً لحكم شرعى وهو الصمان، وبيابه أن الصمان الواجب على العاصب بالعصب بدل العين عدنا لا بدل البد؛ لأن الصمان إلى يجب بمقابلة ما هو مقصود المالك وهو الدراهم مثلا، فيجب الصمان على العاصب جبراً لقصان صاحب الدراهم، فالحبر بالصمان يستدعى قوات عين المعصوب حتى لا يمكن ردّه، ومن ضرورة قصاء العين بالقيمة عدم منك صاحب الدراهم فيها لتكون القيمة جبراً لما فات عنه من العين، ولئلا يحتمع البدل والمدن قلى ملك واحد.

وما يتوقف إثانه على الشرط يقدم عليه الشرط لا محالة، وهما الحكم هو وجوب الصمان على العاصب (معدهلاك المعصوب) وشرطه ثبوت ملك العصب في العين و لأنه وجب عليه بدلها في صورة الصمان، وشرط الحكم (أي شوت الملك للعاصب) تابع في وجوده له (لمحكم وهو وحوب الضمان، فصار الشرط حساً بحس الحكم، والحاصل أن ثبوت الملك ليس لأجل العصب الذي هو قبح ومنهى عبه، بل هو شرط وتابع لوجوب الصمان الذي هو جبر لنقصان المائك وحسن لعيره.

(۲) وحاصل الجواب عن السؤال الناس وكدلك الربا لا يوجب (حرمة) المصاهرة أصلا بعسه، مل إنما هو مسب للماء (المي) والماء سب للولد، والولد هو الأصل في استحقاق الحرمات، ولا عصيان ولا عنوان فيه، ثم تتعدى منه (من الولد) إلى أطرافه وهم أبواه وإحوته وأحواته، وتتعدى إلى أسابه (أي تتعدى سبية ثبوت حرمة المصاهرة إلى أسناب ولادة الولد من الكاح، والرباء

والوطاء، والتقبيل، واللمس بشهوة، وغيرها من دواعي الوطاء) فتثب عبده غرمة للصاهرة بهذه الأسباب أيضًا، أي وكما أن العصب لا يوجب المنك بنفيبه قصلًا، لا يوحب الربا أيصًا حرمة المصاعرة أصلا، يعني بحن لا شت حرمة الصاهرة بالربا لأحل أنه زنا وفعل قبيح نمنوع، ولكن جعلناه موحدًا لهذه اخرمة لإحل أنه سبب خروج الماء (المي) كالوطء الحلال، والماء سبب لوجود الولد الذي هو المستحق للكرامات الشرية والحرمات أي حرمة أطرافه عليه، وبيامه أن أصل هده الحرمة في الوطء الحلال ليس لشوت الملك في الولد، ولكن المعني الموجب ليجرمة هو النعصية، وهو أن ماه الرحل يختلط عاه المرأة في الرحم، ويصبر ولداً إن شاء الله تعالى، ويشت به بين الواطئ وبين هذا الماء بعضية، وكذا بينه وبين الوطوءة، فيصير بعض كن من الرحل والمرأة محتبطًا للعصه، فيشت له حكم البعصية التي بين المرأة وسي أمهاتها وبناتهاء وكدا يثبت حكم النعصية التي سي الرجل وبين أبناءه وآناءه، ثم لما صار ذلك الماء إنسانًا استحق سائر الكرامات البشرية، ومن حملتها حرمة المحارم، فثبت الحرمة في حق الولد للمعضية، أعمى تحرم عليه أمهات الموطوءة ويناتهاء وأباه الواطئ وأبياهه للبعصية الحقيقية التي بيمه

(والله أنا ما علمتُ حقيقة جزئية الموطوءة للواطئ لأجل الولد، وأمّا جرئية الوالدين للولد، فمعقول ومفهوم، وهذه الحرئية ليست شيئًا عبر التكلفات البعيدة والتأويلات الماردة

ثم دكر المصنف قاعدة كلية في سبية الرما لحرمة المصاهرة، فقال، وما قام مقام عيره (كالنوم فإنه قام مقام حروح النجاسة في كونه باقصًا للوصوء، والتقاء الخنائين فونه قام مقام الإنزال في وجوب الغسل، والسقر، فإنه قام مقام المشقة في رخصة القصر والإفطار) إنما يعمل ويؤثّر بعلة الأصل (وهو حروح النجاسة والإبرال والمشقة) فكما أن لأجل هذه الأصول يترتب الحكم (من وجوب الوصوء

وانعسل والعصر وحوار الإعطار) كذلك يترتب الحكم عاقام مقام هذه الملاته مرعية علّة أصفها، ثم بور تلك القاعدة وقال ألا ترى أن التراب لما قام مقام المرا إلى كون الماء معلهرا (أى قام مقامه في التطهير) سسقط عنه رعيه وصف التراب، وهو التلويث والتتريب، فكذلك (أى مثل هذا النائب) هها هذر وسفو وصف حرمة الربا لقيامه مقام ما لا يوصف بالحرمة، وهو الولد في إيحاب حربة المصاهرة؛ لأنه (الربا) سبب للولد، قاعطي للسب حكم المسبب وهو إيحاب حرمة المصاهرة مع قطع البطر عن رعاية وصف السب؛ لأن الاعتبار بالأصل

بحث حكم الأمروالنهي في ضد المأموريه والمنهى عنه قال المصنّف عصل في حكم الأمر والبهي في صدّ ما أسب إليه الأمر من

المأمورية، وضدَّما يُسب إليه النهي من المنهي عنه.

اختلف العلماء مى دلك (مى حكم صدّهما) (١) والمحتار عندا أن لأمر بالشيء يقتصى كراهة ضدّ المأمور به (وهو المحتار للقاصى الإمام أبى ريد، وشمس الأثمة السرحسي، وفخر الإسلام البردوى، وصدر الإسلام ومن تنعهم من المتأخرين).

المثال التطبيقى إذا قلت في طلب الحركة من الفاعل: تحرك، فالمأمور به هو الحركة، وضده السكون، فهل يدل طلب الحركة على منع السكون على وحه الكراهة أو الحرمة؟ وكذلك إذا قلت: لا تسكن فالمنهى عنه هو السكون، فهل يدل النهى عن السكون على طلب الحركة بدنًا أو وجوبًا؟ فأتبار المصنف إلى الاحتلاف في هذه، ثم بين القول المحتار عبد الحيقية، وردّ قول المحالفين بقوله: لا أن يكون الأمر موجبًا حرمة الصدّ، أو يكون دليلا عليها.

ثمَّ الصدقد يكون واحدًا، كما يكون ضدَّ الإيمان هو الكفر، وضدَّ الصدق هو الكدب، وقد يكون الصدَّ متعددًا، كضدَّ القيام من الفعود والركوع والسحود والاضطحاع وغيرها. ثم استدل بقوله. لأنه (الأمر) ساكت عن عيره (لا يدل عليه لا إثناتًا ولا معيًا) ولكن تلت به حرمه الصد أو كراهته ضرورة حكم الأمر، والثابت بهذا الطريق (طريق الصدية) يكون مثل الثابت بطريق الاقتضاء دون الثابت بالدلالة (دلالة النص) التي يمهم علّتها لعة لا احتهادًا، وإنما يفدر الحكم بالكراهة في الصدّ على قدر الصرورة؛ لأبها تتدفع بتقدير الكراهة دون الحاحة إلى تقدير احرمة، وفائدة هذا الأصل (أي اعتبار كراهة الصدّ دون حرمته) أن التحريم (تحريم الصد) لما لم يكن مقصودًا بالأمر لم يعتبر إلا من حيث إنه يُقون الأمر، فإدا لم يعونه، كان مكروهًا كالأمر بالقيام، فإنه ليس سهى عن القعود قصدًا.

والحاصل أن الأمر لم يوضع للتحريم (تحريم ضدة) حتى يقتضيه، وإنى يثبت التحريم صرورة، وهي إذا كان الاشتعال بالصد مفوتًا للمأمور به كالاشتعال بالإعطار، فإنه يهوّت الصوم، فيكون الإعطار في بهار رمصان حرامً، فالأمر بانصوم ﴿فليصمه﴾ يوجب حرمة ضدّه وهو الإعطار، أمّا إذا لم يموّت المأمور به الاشتعال بضدّه، كان الصدّ مكروهًا كالأمر بالقيام في الصلاة، فإنه ليس سهى عن القعود بطريق الأصالة والقصد، حتى إذا قعد في العملاة، ثمّ قام، لم تصد صلاته بنفس القعود؛ لأنه لم يعت به ما هو الواجب بالأمر، ولكه (القعود) يكره، لأن الأمر بالقيام يقتضى كراهة القعود، وعلى هذا القول (وهو أن الأمر بالشيء يقتصى كراهة ضدّه) يحتمل أن يكون البهى مقتصيًا في صدّه (المبي عنه) إثبات سنة تكون في القوّة كالواحب، ولهذا أي لأجل النهي يحتمل في صدّ المبهى عنه إثبات سنة قوية كالواجب، قلنا: إن المحرم لما نُهِي عن لسن المخيط كان من السنة لنس المخيط كان من السنة لنس الإزار والرداء.

والحاصل أن حكم اللهى في ضدّ المهى عنه هو كونه سنة قوية كالواجب، كما أن حكم الأمر في صدّ المأمور به هو الكراهة، فكما أن الأمر لا يدل على تحريم ضدّه، كذلك المهى لا يدل على وحوب صدّه أي صدّ المهى عمه، بل يدل على كونه سنة قدية.

# بيان الأسباب (الطرق) التي يُعرف بها المشروعات

 (1) قال عامة أصحامًا (الجنعية) وبعض الشافعية وعامة المتكلمين إن لأحكام الشرع أسدنا تصاف إليها وحوبها وتمتاز بهاء وليس الموجب للأحكام تبال الأساب، بل الموحب للحكم والشارع له في الحقيقة هو الله تعالى دون السب لأن الإيجاب يصدر من الشارع دون عيره، وهو احتيار الشيح أبي مصور الماتريكي

 (٢) وقال جمهور الأشاعرة إن اللعقونات وحقوق العباد أسببًا يصاف وجوبها إنيهاء فأما العبادات فلا يضاف وحوبها إلا إلى إيحاب الله تعالى وحطابه ودليل العامَّة (عامَّة العقهاء والمتكلِّمين) أنهم قالوا 1 إن الله تعالى شرع لنعمادات أسبابًا يضاف وجوسها إليهاء والموجب في الحقيقة هو الله تعالى

كما شرع لوجوب القصاص والحدود أسبانًا يصنف الوحوب إليهاء والموجب هو الله تعالى (١) فجعل سبب وجوب القصاص القتل ( ٢) وسنب وجوب الصمان الإثلاف (٢) وسبب حلَّ الوطء البكاح (٤) وكذًّا شرع لوجوب العبادات أسمًّا عُرِفت سببيتها بإشارات النصوص أيصًا، فمن أنكر جميع الأسباب، وعطبها واصاف الإيجاب إلى الله تعبالي مستقيمًا، فقد خالف البصّ والإجماع، وصار جبريًا حارحًا عن مذهب السنة والحماعة، وإلى هذا المدهب أشار الصنف وقال. اعلم أنَّ أصول الدين (وهو الإلـان بالله كما هو بأسماءه وصفاته، والإيمان بالملائكة والكتب والرسل واليوم الأحر و عَلَمُر حيره وشرّه).

وهروعه (من العبادات والعقوبات والمعاملات والأخلاقيات) مشروعة (ئابتة) بأمساب جعلها الشرع (الشارع) أسبابًا لها، والمراد بالأسباب العدر؛ لأبُّ هي الموحنة للأحكام ظاهرًا، ولكن المشايخ احتاروا لفط "السب الأ. أعمَّ، ولأن هده الأمساب في الحقيقة أمارات وعلامات على إيجاب الشارع الدي هو عيس عنا، لاأنها موجنة في الحقيقة بدواتها؛ لأن الوجوب حادث، قلا بد له س

محدث، والمحدث إلا الله سمحانه، ولكمه جعل الأسماب أمارات على الإيحاب تسيراً عنى العباد، فيصاف الإيجاب إلى تلك الأسباب مجاراً لا حقيقة

(١) كسبية البيت لوجوب الحج (٢) والشهر (سهر رمصاد) لنصوم (٣)ومسية الأوقات لوحوب الصلاة (٤) وأسباب العقومات (كالفتل، والربا، و لسرقة، وشرب الخمر، وقدف المحصين والمحصية لوجوب القصاص والرجم أو الحلد، والقطع، وكالردة للقتل.

وأمَّا الكفارة (بأنواعها) التي هي دائرة بين العبادة (الأداءها بالصوم أو التحرير أو الإطعام) وبين العقوبة (الأجل تحريم امرأته بالظهار، والأجل قتل الخطأ، أو لأحل الحنث، أو لأجل الإفطار في رمصان عمدًا) فتجب (تبك الكفَّارات) بسبب متردد بين الحظر والإباحة، وتصاف الكفَّارة إليه يعني لا بدأن يكون سبب الكفارة أيضاً داثراً بين الحطر والإباحة ليكون مناسبًا لمسته في كونه مترددًا بين العيادة والعقوبة، ومن أسباب الكفارة الإفطار عمدًا في رمصان من غير عدر شرعي، قانه (الإفطار) عمدًا مباح من حيث إنه يلاقي قعل نفسه الذي هو بملوك له، و ختيار دلك الفعل بيد المفطر، ومحظور من حيث إنه جناية على الصوم، فيصلح مبَّ لنكفارة المتردَّدة بين العبادة والعقوبة ، وكذلك بقية أسباب الكفَّارة.

 (٥) ومشروعية المعاملات وجب لأحل تعلق النفاء المقدور للبشر بالاشتغال والخوص في ثلك المعاملات، يعني البقاء الممكن للبشر في هذا العالم سبب لشرعية المعاملات ووجوب الشغل مهاه لأن الله تعالى حلق هدا العالم وقدر بقاءه إلى قيام الساعة، وهذا البقاء إنما يكون بنقاء الجنس (أي نوع الإنسان) وبقاء الجس بالتناسل، وذلك بإتيان الدكور الإناث في مواصع الحرث، فشُرع له طريق بِتُأْدَى به ما قُدِّر الله تعالى من غير أن يتصل به فساد أو ضياع، وهو طريق الكاح للأشركة في المرأة؛ لأنَّ في التعالب فسادًا، وفي الشركة ضياعًا، وهذا الكاح إحدى المعاملات التي شرعه الله تعالى للنقاء.

(۱) وسب وجوب الإيمان باقة تعالى كما هو بأسماء وصفاته هي الأيات الدالة على حدوث العالم، وإن كان وجوب الإيمان بإيجاب الله تعالى في الحقيقة، ولكنّه هي انطاهر مسبوب إلى حدوث العالم، لأن إيجابه تعالى إمّا بالدليل القلي كارسل والكتب، وإمّا بالدليل العقلي وهو حدوث العالم واحتياجه إلى محدث وموحد، ولما ورد على المصنّف سؤال بأنه إذا كان الوجوب في أصول الدير وفروعه بالأساب، هما هي فائلة الأمر؟

مأجاب عنه يقوله: إنما الأمر لإلزام أداء ما وحد عنينا بسببه الدبق وتعصيل الحواب أن هناك أمرين. أحدهما عمس الوجوب، وتانيهما وجوب الأداء، فبالسبب يثبت عمس الوجوب، وبالأمريتت وجوب الأداء، وبينهما فرق واصبح كالمبع يحد به الذمن أى بالبع يثبت بعس وجوب الثمن، ثم يطالب البائع أداء الثمن، هوجوب الأداء يثبت بالمطالة.

والدليل على هذا الأصل (كون وجوب الأداء بعد نفس الوجوب، وأن وحوب الأداء بالأمر وبعس الوجوب بالسب) إجماع العلماء على وجوب الصلاة على البائم والمحبون والمعمى عليه (إدا لم يستوعب الحبون والإعماء أكثر من يوم وليلة، فلو كان نفس الوحوب بالأمر ما كان هؤلاء الثلاث أهلا للوحوب؛ لعدم فهمهما الأمر الوارد من جانب الشرع، فلا يكوبون أهلا للحطاب، ولكن الوجوب بالأداء بالأمر، فيتوجّه الخطاب إلى بنائم بعد المبيقاظة، وإلى المحبون والمغمى عليه بعد إفاقتهما، حتى أمروا بالقصاء بعد الابتياه والإفاقة، والعصاء لا يجب إلا بدلا عن العائب.

#### طريق معرفة السبب

وإنما يعرف السب (أي كون الشيء سباً لحكم) بأمرين؛ أحدهما، سبة الحكم وإصافته إلى ذلك الشيء كقولك: صلاة الطهر، وصوم رمصان، وحج البيت، وحد الشرب، وكفارة القتل،

وثانيهما تعلق الحكم به (بالسب) بأن لا يوجد الحكم بدونه، ويتكرر تكرراً أن فونه لا توجد صلاة الطهر أداءً في غير وقت الظهر، ولا صوم المرص في غير رمصال، ويتكرران بتكرّر وقتهما الذي هو السبب؛ لأن الأصل في إصافة الشيء إلى الشيء الأحر (إصافة الصلاة إلى المجر، وإضافة الصوم إلى رمصال) أن يكون الثاني (المصاف إليه) سبًا للأول (المضاف)

ويرد هنا سؤال، وهو أنكم قلتم اإن الإصافة دليل السببية، وقد يضاف الحكم إلى شرطه أيضًا مع أنه ليس يسب، فأحاب عنه المصنف بقوله. وإنما يصاف (أي الحكم) إلى الشرط مجازًا الأجل وجود الحكم عند وجود الشرط، فشابه السببء وجارت إصافة الحكم إليه مجاراً بهده الملاقة، وهي وجود الحكم بعد وجود الشرط، كما يوجد بعد وجود السبب، فإن الصلاة كما تتوقف على الوقت الذي هو سبب لها تتوقف على الوضوء الذي هو شرط لها، والأصل في الكلام هو الحقيقة، أي حمل الإصافة على السببية دون الشرطية، إلا عبد القرينة، وقوله: وكذا إذا لازمه فتكرر بتكرّره دلّ على أنه يضاف إليه " دليل لقوله : " وتعلقه به " يعني هذا دليل للأمر الثاني من الأمرين الدالين على السببية ، فمعنى كلامه ؛ كما أن نسبة الشيء إلى الشيء الأحر تدل على السببية ، كذلك لزوم أمر لأخر وجودًا وتكرره به دليل على السبية، كلروم الصلاة للأوقات الخمسة، وتكررها بتكرُّر الأوقات، فإن هذا اللروم دليل على الإصافة وعلى سببية الوقت، فيصاف الحكم (الصلاة) إلى سبيه وهو الوقت، فيقال: صلاة العصر وصلاة المغرب، وصوم رمصان، وفي العرف أيضًا يضاف الأمور إلى أسبابها، تحو قولهم: حرارة النهار، وبرد الليل،

ثم أجاب المصلّف عن سؤال أخر وهو أن الإضافة لما كانت دليل السببية شرعًا، وفي صدقة الفطر وُجِدِت الإصافة إلى الرأس، فيقال، صدقة الرأس أو

<sup>(</sup>١) فيكون تكوير الوجب بتكور السبب دون الأمر، فإنَّ الأمر لم يتكور

الرؤوس، ووحدت الإصافة إلى الوقت أيضًا، فقيل: صدقة الفطر أى صدقة وقت الإفطار، وكذلك يتكرر الواجب (الصدقة) بتكرر الوقت مع وحدة الرأس، فلم جعلتم الرأس سبّ، والوقت (وقت الفطر) شرطًا، ولم يجم الوقت سبًّا كما يكون في نصلاة و لصوم؟

فقال مى تفصيل الحوال وإنما جعلنا الرأس سبباً فى صدقة الفطر، والعطر شرط مع وجود الإضافة إليهما (إلى الرأس والوقت (وقت الفطر) لأن وصف المؤمة الموجنة للصدقة يُرحّع الرأس فى كونه سبباً أى للسببية، وتكرر الوحول (وجوب الصدقة) بتكرّر الفطر (يعنى الوقت) بمرلة (بمثل) تكرّد وحوب الركاة متكرّر الحول (يعنى الوقت) فكما أن السبب للوحوب فى الركاة هو المال الدامى دول الحول، كذلك فى صدقة الفطر السبب هو الرأس دول المعطر (أى وقت الإفطر، وهذا معنى قوله: لأل الوصف الذى كان الرأس لأجله سبباً (وهو المؤونة) يتجدد بمضى الزمان، كما أن السبب متجدد الوصف (كالرأس بتجدد المؤلمة المركاة يتجدد بمجدد الحول، ويصير السبب متجدد الوصف (كالرأس بتجدد المؤلمة وتجدد الرأس فى والمال متجدد الرأس فى الركاة وتجدد الرأس فى الركاة).

وعلى هذا أى تجدّد السبب متجدّد وصفه تكرّر العشر والخراج مع اتحاد السبب في نفسه، وتكرّره بتكرّر وصفه، فإن سبب كل واحد من العشر والخراج الأرض النامية الإضافة العشر والخراج إليها، يقال: أرض عشرية، وأرض خراجية، وهي واحدة لا تتجدّد والا تتكرّر، ولكن وصفها وهو النماء، وما حصل منها يتجدّد ويتكرّر، فلأجل تجدّد وصفها جُعلت كالمتجدّدة بنفسها، إلا أن المعتبر في العشر حقيقة النماء بالحارج منها، وفي الخراج بالحارج حكمًا، وهو التمكّن والقدرة على الزراعة، وإن لم يررعها صاحبها مع القدرة وعدم الآفة.

## بحث العزيمة والرخصة وتعريفهما

تعريف العربية وأقسامها: وهي في اللعة: القصد المؤكد، يقال عرمتُ على كذا عرماً وعزيمةً ، إذا أردتُ فعله وقطعت (جرمت عليه) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا عَرَمَ فَوَلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا عَرَمَ الْأُمرُ وَلُو صَدَقُوا الله لكان حيرًا لَهُ ﴾ وقوله تعالى. ﴿ وَإِذَا عَرَمُ الْأُمرُ وَلُو صَدَقُوا الله لكان حيرًا لهُم ﴾ .

وفي الاصطلاح: العزيمة في أحكام الشرع اسم لما هو أصل منها عير متعلق بالعوارض، أي المراد به ما ثبت من الأحكام ابتداءً بإثبات الشارع من غير عذر من الأعذار العارضة للمكلف.

أقسام العربمة ثم الحكم الثابت بالعربية أربعة أقسام: فرص، وواجب، وسنّة، ونفل، ويشمل هده الأقسام الععل والترك.

١- عالمرض: لغة القطع (الحزم) والتقدير (التعيين)<sup>(۱)</sup>، وشرعًا، ما ثبت
 رجوبه بدليل لاشبهة فيه، مثل الإيمان والصلوات الخمس والزكاة.

حكم الفرض: وحكمه اللروم علمًا وتصديقًا بالقلب، وعملا بالبدد، وإقرارًا باللباد، حتى يكفّر (ينسب إلى الكفر حاحده (منكره) ويُفسّق تاركه بلاعذر.

٣-تعريف الواجب: هو في اللعة مأحود من الوجية، وهي السقوط، ومنه قوله تعالى ﴿ ﴿ فَلَمَّا وَجِبِتَ جِنُوبِهِا ﴾ أي لما سقطت بُلُك الأضاحي على جنوبها بعد الدبح، سُمّى به لأنه ساقط في إثبات العلم القطعي الذي يكون في العرض أي أقل من الفرض لعدم كونه قطعيًا مثله.

وشرعًا عمو ما ثبت وجومه (لرومه) بدليل فيه شبهة، يعنى الواجب، في الشريعة: اسم لما ثبت لرومه عليها مدليل غير قطمي، مثل تعيين الفاتحة، وتعديل الأركان في الصلاة، وصدقة الفطر والأضحية وتحوها من الواجبات.

 <sup>(</sup>۱) فال تدابي ﴿ سورة أنراساها وهرضناها ﴾ أي قطعنا الأحكام فيها قطعًا، وقال ثمالي ﴿ قد علما ما فرصنا عليهم في أرواجهم أي ما ألرمنا عليهم، وقيل ما عباً عليهم من نفعة أرواجهم أو مهورهي

حكم الواحب وحكمه الدوم عملا بالمدن لا عدمًا على اليقين حتى لا يكفر (لا يسبب إلى الكفر) حاحده، ويعسق تاركه (يسبب إلى الكفر) واحده، ويعسق تاركه (يسبب إلى الفسق تاركه) إد استحم (وأهان) بأحبار الأحاد، وأمّ إبكاره أو تركه متأولًا (بضعف السد أو ابتل أو بوجه أحر) فلا يكفّر في الإنكار، ولا يعسق شركه.

واخاصل أن ترك الواحب على ثلاثة أوحه. (١) أن يتركه مستحفّ بأحمار الآحاد بأن لا يرى العمل بها لارمّ (٢) أو تركه متأوّلا لها (٣) أو تركه عير مستحفّ بها ولا متأوّل.

دعى القسم الأول يجب تصنيله (الحكم بصلالته وهسقه) وإن لم يكفر ا لأنه ردَّ خير الواحد ودلك بدعة، وفي القسم الثاني لا يجب تصنيله ولا تفسيقه ا لأن التأويل سيرة المنتف والخنف في النصوص عند التعارض

وهي القسم الثالث يمسن ولا يصلن الأد العمل بالواحب ما وجب إلا لأد . الطاعة، والترك من عير تأويل معصية وهستي، هذا هو المذكور هي عامة الكتب

ويدل عيه كلام شمس الأثمة وهو الصحيح، وما ذُكرِ هما (هي كلام المصلف) يشير إلى أن تركه لا يوحب التضنيل أصلاء وتوجب التفسيق مشرط أن يكون مستحق، ولا يوجه إذا كان متأولاً، والإمام الشاهعي ت أبكر التفرقة مين المرض والواجب، وقال: هما مترادهان، ويطلقان على معنى واحد

(٣) تعريف المسة. واعلم أن المراد بالسنة الواقعة قسيمًا للفرص والواجب هي
 المسة المعلية ، كما يطهر من التعريف والأمثلة .

السه في اللعة: الطريقة حسة كانت أو سيَّةً، كما في قوله على المس مستة حسة كانت أو سيَّةً الله الجره ووزر من عمل من حمل بها ومن سنّ سنّة سيَّةً فله ورره ووزر من عمل بها الحديث.

وهي في الشريعة السم للطريقة الحسنة المسلوكة في الدين من غير افتراص ولا وجوب، سواءً ملكها رسول الله على أو عيره ممن هو علم في الدين من أصحابه وأتناعهم. حكم السة، وحكمها هو الاتباع، فقد ثبت أن رسول الله و منه منه ملك من طريق الدين، وكدا الصحابة بعده، وهذا الاتباع الثابت بمطلق السنة حال عن صفة العرضية والوجوب، إلا أن تكون السنة من أعلام (علامات) الدين كصلاة العيد والأذان، والإقامة، والصلاة بالحماعة؛ لأن هذه السن بمعنى الواجب في حكم العمل؛ لأنها طريقة أمرن بإحياءها بقوله تعالى. ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وما آتاكم الرسول وحدوه وم نهاكم عنه فانتهوا ﴾ وقوله عليه السلام: «عبيكم بسنتي وسنة اختصاء الراشدين الهدير، أن وصد المصنف حكمها: أن يطالب المره بإقامتها من غير افتراض ولا وجوب؛ لأنها طريقة أمرنا بإحياءها، ونستحق الأمة بتركها.

أنواع السنة باعتبار التأكيد وعدمه وهي نوعان: (١) سنّة الهدى يعني السنة التي يكون أخدها والعمل بها من تكميل الهدى أيّ الدين، فالهدى هنا بمعنى الدين، كما في قوله ﷺ: قالجماعة سنّة من سنن الهدى، أي من سنن الدين.

تعريف سنة الهدى: وهي التي تتعلّق بتركها كراهة وإساءة " مثل الأذان. والإقامة، والجماعة، وصلاة العيد، والسنن الرواتب.

(٢) والبوع الثاني من السب سنن الزوائد: وهي التي أحده والعمل بها حسن، ولا يتعلق بتركها كراهة ولا إساءة، محو تطويل القراءة في الصلاة وتطويل الركوع والسجود، وسائر أفعاله (المصلي) التي كان يأتي بها في الصلاة في حالة القيام والركوع والسجود والقعود، ونحو أفعاله عليه السلام خارج الصلاة من المشي واللبس والأكل والشرب، فإن لا يطالب بإقامتها، ولا يأثم بتركها ولا يصير مسينًا، وهذا معنى كلام المصنف "كسير النبي من قيامه وقعوده ولبسه .

وعلى هذا أي على أن السن نوعان. سنى الهدى وسس الروائد، وأن تارك سن الهدى يستحق الإساءة والكراهة، وتارك سس الزوائد لا يستحق شيئًا منهما،

<sup>(</sup>١) كتاب التحقيق نعبد العربير البحاري (١٣٥ و١٣٦)

 <sup>(</sup>۲) أي يستحق جراه الإسامة وجراه ارتكاب المكروه

احتلف أجوبة المسائل في باب الأذان من المسوط ، فقيل مرة (يكره) ومرة (قد أساء) وأحرى. (لا بأس به) وهذا معنى قول المصنف (وعلى هذا تحرّ الألفاط المدكورة في باب الأدان من المسوط من قول محمد يكره أو قدأسه، ولا بأس به، وحيث (أي في موضع)، قبل يعيد، فذلك من حكم الوجوب يعلى من ترك العمل بالواجب يقال له، ويعيد

والحاصل أن احتلاف ألفاظ الفقهاء في حكم ثرك سن الصلاة إنما يكون باحتلاف مراتب السن من كونها من نوع سنن الهدى، أو من توع سن الروائد، أو من كون العمل من الأعمال الواجنة

(٤) تعريف النفل: وهو هي اللغة الريادة من أي شيء كانت، ومنه سنيت العنيمة نفلا هي قوله تعالى: ﴿يستلونك عن الأنفال﴾ لأن العنيمة زيادة على ما شرع الحهاد لأجله، وهو إغلاء دين الله وكلمته، وكيت أعداء الله تعالى، وتحصيل ثواب الآخرة، وسمى ولد الولد بافلة، كما قال تعالى ﴿ويحقوب نافلة﴾ لأنه والد على مقصود الكاح بالنسة إلى الولد.

وهى الشريعة: هو اسم لما شُرع ريادة على الواجبات والسس، وموافل العبادات (ماليةً كانت أو بدنيةً) زوائد مشروعة لنا (لفائدتنا) لا علينا (لا على صورنا) حتى لم يتعلق بتركه ملامة.

حكم النقل. وحكمه أنّه يثاب المرء على فعله؛ لأن فعلْه عبادة، والعبادة سبب لبيل الثواب، ولا يعاقب على تركه، ولا يلام؛ لخلوه عن الفرضية والوجوبوالسنية.

ومن حكمه أن الشارع فيه يضمن قضاءه إذا تركه أو أمسده بعد الشروع، وهذا عندنا الأن المؤدّى أى مقدار ما أدّاه بعد الشروع، وقبل العساد صار لله تعالى ومسلّماً إليه، ولو لم يحض في نفله المشروع يؤاحد بالقصاء عندنا، إلا عند الشاهعي ح

وحاصل دليلما أمّا بقول: إنّ المؤدّى صار فله مسلمًا إليه؛ لأبه لم شرع في الصلاة أو في الصوم، وأدّى جزءً منه، وقد تقرّب إلى الله تعالى بأداء دلك المقدار، وصار العمل لله تعالى حقًا له، ولهذا لو مات في حالة النفل كان مثابًا على دلك، وحق العبر وهو الله تعالى محترم لا يجوز التعرّص له بالإفساد، وهو صاص بعد إفساده وإتلافه بالنص والإجماع، فوجب حفظه وصيابته، ولا وجه إلى حفظه إلا بالترام الناقي، فوجب عليه الإتمام ضرورة صيابة حق العبر.

واعدم أن الدر الذي قال تعالى هيه. ﴿وليوفوا بدورهم﴾ على بوعين والله والله والثاني. أن يشرع يولى، بأن يقول: فله على صوم يوم الأحد، أو صلاة النقل، والثاني. أن يشرع بعمله وفعله في الصوم أو الصلاة، قكما أنّ الدر القولي لا بد من إيف و كدلك الندر الفعلى من الصلاة أو الصوم لا بد من إتمامه، وعند الفساد أو الترك لا بد من تفاوه إيفاءً لدره الععلى، وهذا هو الدليل الواضع القرآني للحنفية، فلا حاجة إلى الاحتمالات والتكلّفات العقلية.

وهو أى النفل الذي شرعه، ثمّ تركه كالمذر، صار لله تعالى تسميةً أى ذكرًا، لا فعلا؛ لأنه لم يتمّه، ولما وجب لصيانة المؤدى ابتداء الفعل (التداء الصوم أو الصلاة) فلأن يجب صيابة بقاءه لأجل صيانة التداء، بالطريق الأولى.

تمريف الرخصة وأبواعها: وهو في اللعة . البسر والسهولة ، ومنه رخص الشيء رحصًا إذا تيسر إصابته أي حصوله ، ويقال للشيء الذي قل ثمه الخيص الأن حصوله سهل بالبسة إلى الشيء الغالى أي كثير النس، ومنه قولهم : رحص السعر أي قل ثمر الأشياء في السوق

وفى الشريعة: هي ما تعبّر من عسر إلى يسر بواسطة عذر، أو هي اسم لما بني على أعذار العباد (الأول تعريف الشارح عبد العزير المخاري صاحب كتاب النحقيق والثاني تعريف المصنف).

أنسام الرحمي: وأمّا الرخص: فأنواع أربعة ' نوعان من الحقيقة، أحدهما أحق من الآخر (في إطلاق اسم الرخصة عليه) ولما كانت الرحصة منية على أعدار العباد وأعدارهم محتلفة، احتلفت أنواع الرخص، فانقسمت على أنواع أربعة، وعرف ذلك بالاستقراء.

ا- الوع الأول: الذي هو أحق باسم الرخصة هو ما استبيح أي ما عوم به معدملة المناح (لا أن يصير مناحًا) مع قيام المحرم وحكمه ، أي مع بقاء المعرم وبقاء حكمه جميعًا (١) مثل إحراء المكرّه بما فيه إلجاء كلمة الكفر على لدامه لقوله تعالى: ﴿إلا من أكره وقلبه مطمئنَ بالإيان﴾ ولو استقام عنى الإيان ولم يجر كلمة الكفر على لدامه حتى قتل ، يموت شهيدًا ؛ لأنه عمل بالعرية ، ولو أجرى كلمة الكفر على لدامه ، وقله مطمئنَ بالإيان ، فعيه إحازة ورحصة فضلا من الله على عباده ،

(۲) ومثل إفطار المكرّ، في رمصان إذا أكره ، وخُوّف بقتله أو إثلاف عضو
 من أعصاءه، وإذا صبر وقتل، كان له أجر عطيم.

(٣) ومثل إتلاف المكرّه مال الغير يعنى إذا أكره، وخُوف بالقتل، أو بتلف عضو من أعصاءه، قأتلفه، له رخصة، ولا شيء عليه من الذب.

(٤) وكإكراهه (المحرم) بالحاية على الإحرام أى بارتكاب ما ينافى الإحرام؛
 فله رخصة أن يفعله.

 (٥) ومثل تناول المضطر (أى أكله) مال الغير، فإذا أكل المضطر في شاة الحوع مال عيره، لا شيء عليه من الإثم

(١) ومثر ترك الخائف على بعسه الأمر بالمعروف، والنهى عن المكر، أو خاف الأمر بالمعروف، والنهى عن المكر، أو خاف الأمر بالمعروف، والباهى عن المنكر عن التلف على نفسه، رُخص له أن يترك الدعوة؛ لقوله تعالى: ﴿ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتفو منه تقاة﴾ وإن أدام الأمر بالمعروف، والنهى عن المكر حتى قُتن، كان مأجوراً.

حكم هذا النوع من الرخصة: وحكمه أنَّ الأحدُ بالعربية أولى، حتى لو صدر وقتل في صورة الإكراء (في جميع أمثلتها) كان شهيدًا، وإن عمل بالرحصة، حاد أيضًا للأدلة للجورة الرحصة. وإنه يكون هذا النوع أحق وأليق بإطلاق اسم الرحصة عنيه الآن الدليل المدرم لدلث العمل المرخص قائم، أي عير منسوح، وحكمه أيضًا حارٍ غير موقوف على شيء، ومع دلث رُحُص في الأفعال المذكورة وأمثالها

١٦- وأمّ النوع الثاني الذي ليس بأحق في إطلاق اسم الرحصة عنيه، فما يستاح (يُعامل له معاملة المباح لا أن يصير مباحًا) مع قيام السبب (الموجب للخرمة) وتراحى حكمه إلى زمان زوال العذر، فمن حيث إنّ السبب الموجب للحرمة قائم أي قابل للعمل كانت الرحصة حقيقة، ومن حيث إن الحكم متراخى عير ثابت في الحال، كان هذا القدم دون الأول في إطلاق اسم الرحصة عليه، وإذا كان الحكم ثابتًا مع الدليل كما في القسم الأول، فهو أقوى مما تراحى حكمه.

۱- مثاله: كعطر المريص والمسافر يستماح (يجعل ماحًا) مع قيام السبب المحرّم (وهو قوله تعالى ﴿ فعم شهد مكم الشهر فليصمه ﴾ ومع تراحى حكمه عيما، ولهذا أي والأحل نقاه السبب صح الأداء مسهما، ودليل الرحصة لهما قوله تعالى: ﴿ فمن كان منكم مريضًا أو على سعر فعدة من أيّام أحر ﴾ .

ولو ماتا (المريص والمساور) قبل إدراك عدة من أيام أخر، لم يلزمهما الأمر بالهدية، يعنى لو مات المريض قبل الصحة، والمسافر قبل الإقامة، لم يلزم الأمر (الوصية) بالفدية، لو ماتا قبل الصحة والإقامة، كما لو ماتا قبل رمصاف، ولو أفطر رمصان الأحل الإكراف، ثم مات قبل إدراك رمان القضاف لومه الأمر بالعدية لعدم سقوط العرض عنه.

حكم النوع الناس من الرخصة الحقيقية وحكمه أن الصوم أعصل (في حقهما) عدده لكمال سبه (دليله) وللتردد في رخصته ، أي العمل بالعزيمة أولى في هذا الوع لكمال سبه وهو شهود الشهر ، وتردد في الرخصة يعنى لم يتعيّس البسر في العطر ، بل في العزيمة نوع يسر أيضًا ، فإن الصوم مع المسلمين في شهر رمضان أيسر من التمرد به بعد مضى الشهر ، فكانت العربية تؤدى معنى الرحصة ، وهو البسر من هذا الوجه .

وإلى هذا المعنى أشار المصنف في قوله : فالعربية تؤدى معنى الرحصة مل حيث تصميها (واشتمالها) يسر موافقة المسلمين فالعمل بالعربية أولى في هذا النوع إلا أن يحاف الهلاك على نفسه لإقامة الصوم لأن الوجوب عنه ساقط، ويأثم بترك الرحصة بحلاف النوع الأول، ولهذا هو أحق في إطلاق اسم الرحصة عليه

حلاصة الكلام أن الرحصة على بوعين، حقيقي ومجارى، ثم احقيقي على نوعين أحدهما. أحق بإطلاق اسسم الرحصة عليه لوجود المحرّم، وحكمه فيه خميعً، ومع دلك يعمل بالرحصة، لا يأصل الحكم، ودكر المصنّف لهذا الرع سنة أمثنة، وثانيهما ما هو باقص في إطلاق اسم الرحصة عليه لوجود السبب (الدليل فيه) وتراحي الحكم عنه، فهذا دون الأول في إطلاق اسسم الرحصة عليه، والمجارى أيضًا على بوعين أحدهما. أثم من الآخر، وأمّ أثم بوعي الرحصة المحارية فمثله ما وصع عنا من الإصر والأعلال التي كانت على من قبلنا، فوضع عنا الإصر والأعلال التي على من قبلنا، وسنّى هذه رحصة مجارًا؛ لأن عنا الم يجب علينا لا يسمّى تركه رحصة؛ لأن الرحصة هي أن يجب الفعل عني ما لم يجب علينا رأسًا حتى المكلف، ثم أسقط عنه يسرًا وسهولة، والإصر والأعلال لم تجب علينا رأسًا حتى يطلق على تركها الرحصة، ولكن لما وجبت على غيرنا من الأم السنقة، كان يطلق على تركها الرحصة، ولكن لما وجبت على غيرنا من الأم السنقة، كان مقوطها عنا تحقيقًا وتوسّعة لنا، فإطلاق اسم الرحصة على هذا السقوط مجار لعلاقة التحقيف.

وهذا معنى قول المصنف. آفإن دلك يسمى رحصة محارًا؛ لأن الأصل الأصر والأعلال) ساقط، لم يبق مشروعًا (في حقّا) فلم يكن رحصة إلا مجارًا، من حيث هو (أى السقوط) سنخ محض تخفيقًا (عليها) الإصر. هوالنقل الذي يأصر ويحسن صاحبه من الحركة لثقله، والأعلال ما يشد به الأيدى بالأعاق من السلاسل.

وأمًا النوع الثاني من المجاز الذي يكون بوعًا رابعًا على تقسيم المصنّف، فما سقط عن العباد مع كونه مشروعًا في الجملة، أي بإحراح سبب الوحود (وهو دليل الوحود) من أن يكون موجيًا للحكم في محلّ الرحصة (أي بتوقيف السب عن ي به موحاً للحكم في محلّ حاص)

(١) مثال هذا النوع: هو سقوط شرط وحود الميع وتعييته أصلا في ببع السلم مع إبقءه في سائر البيوع، ورُوى عن النبي ﷺ "أنه نهى عن بيع ما ليس عد الإنسال، ورحُص في السلم عشُّرطت العبية (أي الوجود والتعيير في عامَّة البيوع لتثبت القدرة على التسليم، ثم سقط هذا الشرط في السلم بحيث لم بسَّ مشروعًا فيه أصلاء ولكن لنقاء هذا الشرط في سائر البيوع ومشروعيته فيها أي لأجل بقاء مشروعيته في عير السلم، قال المصنَّف. "مع كوبه مشروعًا في الحملة " في بعص اليوع، وبالنسبة إلى السلم قال: صقط اشتراطها في نوع منه (من البيع) أصلاً وهو عير السَّلم حتى كانت العبنية (الوحود والتعيين) في المسلم فيه (مبيع السلم) مفسدة للعقد.

(٢) وكذلك أي كسقوط العينية في السلم سقوط حرمة الميتة والخمر في حق المكرَه والمضطرّ أصلا (حتى ثم يبقَ الحرمة مشروعة أصلا عدما وتبدلت بالإباحة، وروى عن أبي يوسف: أن الحرمة لا ترتفع، ولكن يرخّص الفعل في حالة الاضطرار إبقاءً لمهجته).

وعبارة المصنّف هكذا: "وكذلك الحمر والميتة سقط حرمتها في حق المكره والمصطر أصلا أي لم يبق السب مؤثراً، ولا الحكم مانعًا، ثم قال (في الدليل): "للاستثناء حتى لا يسعهما الصبر عنهما"، والمراد بالاستشاء قوله تعالى ﴿ فمن اضطرٌ في مخمصة غير متجالف لإثم فإن الله غفور رحيم﴾ وقوله تعالى: ﴿وقدفصلُّ لكم ما حُرَّم عليكم إلا ما اصطررتم إليه﴾ فقد يكون سقوط الحرمة للإكراه، وقديكون لشدة الحوع والعطش.

 (٣) المثال الثالث وكدلك أى كسفوط العيسية وسفوط الحرمة سقوط عسل الرجل في مدة المسح أصلا لعدم سراية الحدث إليه، فإن غسل الرجل حير التحقف عربية، ونكل رحص في سقوط الفسل وجوار المسح يسراً للعباد، وأما عد عدم الحما في المسلم عموع؛ لقوله عليه السلام ويل للأعقاب من المبارة ولو جار مسح الرحل بدون الحما لكانت الأعقاب يابسة ، فيصير أصحاب الأعقاب الباسة مصداقًا لهذا الحديث، وهذا حظاً فاحش، وكذلك أي مثل سقوط مسح الخما سقوط إثمام المصلاة في حق المسافر، وقصر الصلاة في حق المسافر رحصة إسماط (الركمتين) عددا، ولهذا قلما: إن ظهر المسافر وفجره سواء، لا يحتمل الريادة عليه، وهذا رحصة إسقاط عندا، لا رحصة تحيير بين القصر والأداء، ثم قال وإنما جعلما إسقاط محصاً (بحيث لا يحوز له الإتمام) استدلالا بدليل الرخصة ومعماها.

(۱) أمّا الدليل فما روى عن عمر رضى الله عنه أنه قال أنقصر الصلاة ويمن آمون؟ فقال له رسول الله يُلِين فقده صدقة تصدّق الله به عليكم فاقبدوا صدقته عمماً (القصر) البي عليه صدقة لا يحتمل الردّ كالعمو عن القصاص، فإدا عما، ولى القصاص حق القصاص، فلا يرتد بردّ القائل

(٢) وأمّا المعي فهو أن الرخصة لطلب الرقق، والرفق متعيّن في القصر، فسقط (حوار) الإكمال (والإثمام) أصلا (علا يصح الإثمام لا حوارًا ولا عربية) لأن الاحتيار بين القصر والإكمال (الإثمام) من غير أن يتصمن رفقًا علا ينيق بالعبودية، بحلاف الصوم لأن دليل الرحصة فيه لا يدل على الإسقاط؛ لأن النصر المرحّف جاء فيه بالتأخير في الصوم لقوله تعالى ﴿ وعدة من أيام أحر﴾ دون الصدقة بالصوم، فيقيت العربية مشروعة، وكذا معنى الرحصة لا يدل على سقوط العربية أيضًا؛ لأن اليسر في الصوم متعارض، هل هو بسبب الرحصة أو بسبب موافقة المسلمين في أداء الصوم، فيجور التخيير بين العربية والرخصة ليختار العدم، هو الأرفق عده وأسهل به، فصار التحيير فيه لطلب الرفق

ولما ورد على هذا الأصل أنّ التخيير بين الصوم والإفطار للمسافر إنى يكون لطلب الرفق باختيار ما هو الأرفق، فلزم عدم الرفق في التحيير بين الجمعة والظهر للعد المأذون لصلاة الجمعة، حيث يُحير بين أن يصلى أربعًا، وهو انظهر، وبين أن يصلى ركعتين وهما الجمعة، وهذا تحبير بين القبيل والكثير من عير رفق، والحواب أنه لا نسلم أنّه محيّر بينهما، بل الواحب عليه حصور الجمعة عينًا عدد الأدان، كما في الحرّ (عير العمل)، وإلى هذا أشار عصف بقوله ولا بلزم العمد المأدون في الحمعة؛ لأن الجمعة عير الطهر، ولهذا لا يحوز بناء أحدهم على لأحر (فلا يلزم التحبير لصلاة الجمعة التخبير نصلاة انظهر) ولهذا قال وعدد المعايرة لا يتعيّن الرفق في الأقل عددًا، أي ليس التحبير بين القليل والكثير، بل التخبير بين أداء القليل وعدم أداءه.

وأمّا طهر المساهر والمقيم فواحد، فبالتخيير بين القديل (القصر) والكثير (التمام) لا يتحقق شيء من معنى الرفق، بحلاف ظهر المساهر و للقيم لأنهما واحد، ولهذا صبح بناء إحداهما عنى الأحرى، فيتعيّن الرفق في الأقلّ، فلا يفيد التحيير بين انقليل والكثير لعدم تضمنه رفقًا

وعلى هذا أى على الجواب الدى دكرنا في العبد المأدون لصلاة الحمعة يُحرَّ حكم من نذر بصوم سنة إن فعل كذا، فقعل (الشرط) وهو مُعسر (لا يستطيع أداء لكفارة) فيخبر بين صوم ثلاثة أيام (كفاة اليمين) وبين الوفاء بالندر وهو صوم سنة في قول محمد عن وعن أبي حنيفة عن أنه رجع إليه (إلى قول محمد) قبل موته بثلاثة أيام، لأسهما (صوم ثلاثة أيام وصوم سنة) محتلفان حكمًا لأن أحدهما (وهو صوم سنة) قربة بالدذر، والثاني كفارة ليمينه التي هو حلاف الوعد هي الدذر، فعيها تحيير بين القليل (صوم ثلاثة أيام، وبين الكثير (وهو صوم سنة) في جسس واحد وهو الصوم، فأجاب عبه المصنف بأنهما (القليل والكثير) محتلفان باعتبار الغرض والية بأن أحدهما قربة مقصودة بالدر، والآخر كفارة حراء ترك تنك القربة، وفي مسألت أي مسألة ظهر المقيم والمسافر أي الإتمام والقصر سواء بدليل اتفاق الاسم أصلاة الطهر) والشرط وهو الوقت، فليس في التحيير معني الرفق، يعمى فالاحتيار للمسافر أيهما شاء يصلى، فصار (أي ما ذكرنا من تعيين القصر هي حق

المسافر (إذا لم يقتد بالمقيم) وتحيير العبد المأذون لصلاة الجمعة) نطير تعيين لروم الأقر من الأرش ومن القيمة على المولى في حباية مديره، والتحيير بين الدوم والقداء في جباية العبد، فإن المدير إذا جبى، لزم على المولى الأقل من الأرش ومن القيمة (قيمة المدير) من عير حيار له في ذلك، لاتحاد الحسس، بحلاف العبد إذ حتى، حيث حير المولى بين دفع العبد وبين القداء عنه، وإن كانت قيمة العبد أقل أو أكثر من القداء، عاستقام التحيير طلبًا للرفق.

وهذا معنى قول المصنف: وفي مسألتنا (مسألة طهر المسافر والمقيم) هما (القصر و لإتمام) سواء، فصار كالمدير إدا جني، لزم مولاه الأقل من الأرش ومن الفيمة بحلاف ما قلنا، من اختلاف دفع العبد ودفع الفداء صورةً ومعنَّى، فالتحيير في جناية العبد بين الدفع والعداء يفيد الرفق في أحدهما وهو الفداء.

تم كتابة بحث الكتاب بفضله تعالى في الليلة الخامسة من ذي الحجة سنة١٤٢١هـ.

بحث السنّة بمعناها العام من الفعلى والقولى والتقريري تعريف السّة وأنسامها: السنّة في اللغة: الطريقة، حسنةً كانت أو سيّئةً، كما مرّ في القسم الثالث من العربية

ومى الشريعة هى الطريقة المسلوكة فى الدين التى عبّها اللهى على وسلك يه أصحابه ومن بعدهم من حير القرون، وهي تشمل فعل النبي على (ردا لم يكن من حوصه عنيه السلام) وقوله وتقريره؛ لأن جميعها حجة فى الدين، وشرح كتاب الله تعالى، وأطلق العلماء الله على أفعال الصحابة وأقوالهم أيصًا؛ لقونه على منتى وسة الخلفاء الراشدين؛ الحديث، وقوله عليه الصلاة والسلام. فأصحابي كالمجوم فبأي اقتديتم اهتديتم؟

بيان أقدم السنة القولية واعلم أنَّ سنة رسول الله على (القولية) حامعة للأمر والبهي، والحاص والعام وسائر الأقدام (العشرين والعربية والرحصة) التي سنق دكرها (في بحث الكتاب) فكانت السنة فرعًا للكتاب في الشمول وبيان تلك الأقدام، وإلى وصع هذا الباب (باب السنة) لبيان أمور تحتص بالسن (أو يحتص السنزيها، ولا توجد في الكتاب).

التقسيم الأول وتعريف الحديث المرسل والمستد عنقول. السنة نوعات مرسل، ومسد، ثم المرسل على نوعين. مرسل الصبحابي، ومرسل من بعدهم،

(۱) تعریف الحدیث المرسل. وهو أن يقول الصحابی الذی لم يسمع من رسول الله الله دلك الحدیث. قال رسول الله 主 كذا، أو فعل كذا، أو فعل أحد أمامه كذا، هذا هو مرسل الصحابی، ومرسل التابعی ومن بعدهم محن لم يروا رسول الله 本 و أن يقول. قال رسول الله على كذا، أو فعل كذا، أو فعل تحضرته كذا،

حكم المرسل فالمرسل من الصحابي محمول على السماع، وحكم مرسل القرد الثاني (التابعير) والقرد الثالث (تبع التابعير) أنه محمول على أنه وصح له (البراوي) الأمر (أمر الاتصال) واستناد له الإمساد عارسله، وهو فوق المسند

والإرسال في اللغة. حلاف التقييد بالإسناد، وإنما يسمى هذا النوع مرسلا لعدم تقييده بدكر الواسطة بين الراوي والمروى عنه، وهو في اصطلاح المحدَّثين أن ينرك التامعي الواسطة ب وبين رسول الله على، فيقول: قال رسول الله على. كد.، كمراميل معيد بن المسب، ومكحول الدمشقي، وإبراهيم النجعي، والحس البصري وغيرهمء

 (۲) احدیث المقطع فإن ترك الراوی واصطة بین الراویین مثل من نم یعاصر أباهريرة، قال أبو هريرة إلخ " فهذا يسمى عندهم منقطعًا.

(٢) الجديث المصل فإن ترك أكثر من واحد فهو المسمَّى بالمصل عندهم، والكلُّ من المرسل والمنقطع والمعصل سمَّى إرسالًا (أو مرسلًا) عند الفقهاء والأصوليين، فالمرسل عندهم أربعة أقسام:

(١) ما أرسله الصحابي (٣) وما أرسله القرن الثاني (التابعون) والقرن الثالث (تمع التامعين) (٣) وأرسله العدل في كل عصر يعدهم (٤) وما جاء مرسلا من وجه، ومتصلا من وحه أحر، وهذا القسم عير مذكور في الكتاب (في الذن).

(١) فمرسل الصحابي مقبول بالإحمناع حملا لروايتهم عبلي السماع (٢) وأما إرسال القرن التاني والثالث محجة عندنا، وهو مذهب مالك وأحمد في إحدى الروايتين عيم، وأكثر المتكلِّمين (٣) وقال الشاهعي<sup>رة</sup> . لا يقبل مرسل الفرن التاسي والثالث إلا إذا اقترى مه ما يتقوى به، فحينتيد قبل ذلك، وهو بأن يؤيَّد باية أو سنة مشهورة، أو موافقة قياس، أو قول صحابي، أو تلقَّتُه الأمَّة بالقبول، أو عُرِف من حال المرسل أنه لا يروي عمَّن فيه علَّة، وهو أي المرسل على هذا الاعتبار فوق المسد؛ فإن من لم نتَّصح له (أمر الإمساد والاتصال) تسبه إلى من سمعه منه ليحمل عليه ما تحمل عنه

ولكن هذا (فوقية المرسل) ضرب (بوع) مزبة (فصيلة) يثبت بالاجتهاد، فلم يجر السح ولا الريادة على الكتاب بمتل هذا المرسل، وهذا يذل عني ترجيح المس على المسد عند التعارض، وهو مدهب عيسى بن أبار، ودهب الناقون إلى ترجيح المسدعلي المرسل لتحقق المعرفة برواة المستد وعدالتهم دون رواة المرسل، وهداهو الصحيح.

مواسيل غير خير القرون: وأمَّا مواسيل من دون هؤلاء (القرون التلائة) فقد حتُيف فيه (وهذا هو القسم الثالث من أقسام المراسيل أي عير مرسل الصحابي وعير مرسل القرق النَّاسي والثالث).

فقد اختلف في قبولها (مراسيل عير حير القرود) مشايح الحمية :

(١) فعند أبي الحسن الكرحي يقبل مرسل كل عدل في كل عصر ؛ لأن علَّة قبول مراسيل القرون الثلاثة وهي العدالة والصبط تشمل سائر القرون (٢) وقال عيسي بن أباد: لا يقبل إلا مراسيل من كان من أثمة النقل مشهورًا في أحد العدم عنه، وإنائم يكن كذلك، وكان عدلاً يقبل مسعه ويوقّف مرسله

(٣) وقال أبو بكر الرازي. لا يقبل المرسل من بعد القرون الثلاثة إلا إدا اشتهر، بأنه لايروي إلا عمن هو عدل ثقة.

(وإنما اختَابِم في قبوله) إلا أن يروي الثقات مرسله، كما رووا مسنده، مش إرسال محميد بن الحسن وأمثاله، وقال الشافعي؛ لا أقبل إلا مراسيل سعيد ابر المسِّب، فإني تشعتها، فوجدتها مسانيد،

تعريف الحديث المسند وأقسامه: هو الخبر المروى بالإمساد المتصل من غير انقطاع من أوله إلى أخره، وخلاصته: هو ما اتصل مك سنده عن رسول الله علي من غير انقطاع واسطة من البين، وهو لغةً مأحوذ من السند وهو ما استند إليه من حائط أو عبره، فكأنَّ الراوي يرفع المروى إلى من سمع منه يستند إليه، ويعتمد عليه.

وله أنواع ثلاثة: الحبر المتواتر، و الحبر المشهور، وأحمار الأحاد أو خبر الواحد، وهذا معنى قول المصنّف: والمسند أقسام

#### المتواتر:

تعریف الحتر المتواتر: وهو ما پرویه (۱) قوم لا یحصی عددهم (۲)ولایتوهم تواطؤهم علی الکدب (۱) لکترتهم (۲) وعدالتهم (۳) و تنایل أماکنهم (مدالهم) (۳) و یدوم هذا الحدّ مدّ إلى أن يتصل برصول الله ﷺ.

أمثلة المتواتر من هير الخمر. ودلك مثل نقل القرآن المجيد، وبقل الصلوات الحمس (عملا) وأعداد الركعات، ومقادير الركاة، وما أشمه ذلك من الأدان، والإقامة، والعيدين والجمعة.

حكم الحر المتواتر. وحكمه أنّه يوجب علم اليقين علمًا ضروريًا بمزلة العيان، أي مثل المشاهدة بالعين (فلا يحتمن النقيص احتمالاً باشتًا عن دليل).

تمريف الخبر المشهور وهو ما كان من الآحاد في الأصل، ثم انتشر (واشتهر) فصار ينقله قوم لا يتوهم تواطؤهم على الكدب، وهم القرف الثاني ومن بعدهم، وهؤلاء (رجال القرق الثاني) قوم ثقات أئمة لا يتّهمون، فصار الخبر مشهدتهم وتصديقهم عبرلة المتواتر حتى قال الجصاص: إنه (المشهور) أحد قسمي المتواتر،

حكم الخبر المشهور: وقال عيسى بن أبان في ببان حكم الخبر المشهور ويصلّل جاحده ولا يكفّر، وهو الصحيح عبدنا (هذا حكمه الاعتقادى) لأنّ المشهور بشهادة السلف صار حجة للعمل به بجبرلة المتواتر، وهذا حكمه العملى، فصحت الريادة بالخبر المشهور على كتاب الله تعالى، وهو أى الريادة نسخ عندما، ومثل الثابت بالخبر المشهور والريادة به مثل زيادة الرجم الذي ليس بجذكور صراحةً في كتاب الله، ومثل زيادة حواز المسح على الخعين، والتتابع في صيام كفّارة البحب (وثكن مع ذلك) لما كان من الأحاد في الأصل ثبت به الشبهة (في شوته) وسقط عنه سبب تلك الشبهة علم البقين (الذي يفيده المتواتر).

تمریف حسرالواحد هو الذی یرویه الواحد أو اثبان فضاعدًا، وهو یکون دول المشهور والمتواتر (لأن المتواتر یفید علم الیقین، والمشهور یعید الطمأنینة، وحمر الواحدیفید الطن). حكم خبر الواحد وحكمه بعد الشروط الأربعة (١) إذا ورد عير محالف الكتاب (٢) والسنة المشهورة (٣) وورد هي حادثة لا تعمّ بها البلوى (الابتلاء) لأبه لو ورد في حادثة ولا يعمّ بها البلوى (الابتلاء) ولم لو ورد في حدثة عمّت بها البلوى لرواه حمّ عفير، فلا ينقى حر الواحد (٤) ولم يظهر من الصحابة الاحتلاف فيه إذا ورد في حادثة ولا ترك الاحتجاج به.

وحكمه أنه يوجب العمل، أى حكمه وجوب العمل به (ولكر) بشروط تراعى في المحر (في الراوى) وتلك الشروط أربعة. العقل، و لإسلام، والعدالة، والصبط، وذكر المصنّف لقبول خبر الواحد ثمانية شروط، أربعة في بفس الخبر كما أشره إليها، وأربعة في المحسر، فالأربعة الأولى (1) أن لا يكون محالمًا لنكتاب (٢) وأن لا يكون مجالفًا للسنة المشهورة (٣) وأن لا يكون وارداً في حادثة تعم بها البلوى؛ لأن العادة هي نقل جم عفير لما تعم به البلوى لا الفرد الواحد (٤) وأن لا يكون متروك الاحتجاج به عند ظهور اختلاف الصحابة في حادثة أو في حكم؛ لأمهم إذا تركوا الاحتجاج به عند ظهور الاختلاف فيما بيبهم يكون مردودًا عند العلماء.

- (١) أمّ اشتراط العقل في المخبر (الراوى) فإن العقل هو بور في الباطن يدرك به حقائق الأشياء، كما يدرك بالنور الحسّى المصرات، فلو لم يكن عندالراوى بور في الباطن، لا يدرك شيئًا من المعقولات (١٠).
- (۲) وأماً اشتراط الإسلام وهو قبول الدين الحق والتصديق بما جاء به محمد على المتوام والتبرئ عما سواه، فلأل الكفر ينافى القول والبقين والتصديق بخبر الواحد الذي هو نوع من سنته ودينه على، فالكفر ملاك السيئات ومنها الكفن:
- (٣) وأمّا اشتراط العدالة وهي الاستقامة على طريق الحق فلأنه لا بد في
   لدخبر من حجة ترجّح جانب صدقه لقبول خبره، وهي العدالة.

 <sup>(</sup>۱) ولأن الخبر كلام لا محالة ، والكلام في الظاهر وُضع لإظهار المعنى الذي في القلب، ولا يحصل
 ذَلْتُ المعنى بدون العقل

(٤) وأمّ اشتراط الصبط وهو سماع الكلام كما يحقّ سماعه، ثمّ فهمه بعداده، ثمّ حفظه بدل المحهود، ثمّ الثبات عليه بمحافظة حدوده، ومراقبته بمدكرت إلى حين أداءه، ولأن الحجة هو الكلام الصادق، وأصل الصدق لا يحتمل بدون الصبط.

- (1) وإدا كان من شرط الراوي الإسلام، فلا يجور العمل بحبر الكافر.
  - (٢) والأحل اشتراط العقل لا يجوز العمل بخبر الصبيّ والمعتوه.
- (٤) و لأجل اشتراط الصبط لا يجور العمل بحر العاقل الذي اشتدت عفيته حيقة (عطرة وجدة) بأن كان سهوه أعلب من حفظه أو مسامحة أي مساهلة ، وهو عدم المبالاة بالسهو والحفل ، أو مجارعة وهو التكلم من غير حرة وتيقط ، وكذلك لا يجوز العمل برواية المستور الذي لم يُعرف فسقه و لا عدالته ، فهو في حكم الهاسق لا يكون حبره حجة في باب (رواية) الحديث ما لم يطهر عدالته إلا المستور في الصدر الأول على ما بين ، وأراد المصنف بالصدر الأول قرن الصحابة ، ومن في معناهم من القرنين الأحيرين ، قحير المستور ليس بحجة في باب الحديث باتفاق الرواة ، كخير العاسق إلا حير المستور من القرون الثلاثة ، فإنه مقبول لأن العدالة أصل في ذلك الزمان بشهادة النبي في ما الخيرية في حقهم ، وليس أي تعديل أقوى من تعديل صاحب الشرع ، وهذا ما وعد المصنف بيانه .
- (۱) وروى الحس عن أبي حنيفة أن المستور مثل العدل فيما يخبر عن نجاسة الماء، فيقل خبره كخبر العدل (۲) وذكر محمد في كتاب الاستحسان من الأصل المبسوط: أن المستور مثل الفاسق في الخبر بنجاسة الماء (لا يقبل حبره كحبر العاسق) وهو (أي ما في كتاب الاستحسان) صحيح الأنه لا بد من اشتراط العلالة لترجّح حانب الصدق في الخبر، وهي عير ظاهرة في المستور.
- (٣) وقال محمد في العاسق الذي يحر بنجاسة الماء. إنه يحكم السامع
   (سامع خبر الفاسق سجاسة الماء) رأيه أي يعمل برأيه، فإن وقع في قلبه

أنه (الفاسق) صادق في إحباره يسجاسة الماء يتيمّم من عير إراقة الماء، أي من عير صبّ الماء في الأرض، فإن أراق الماء أي صبّه، وتيمّم فهو أحوط للمتيمّم.

وفي (١) حير الكافر (٢) والصبيّ (٣) والمعتوه (سجاسة الماء) لا يعمل محسرهم، وإدا وقع في قلب السامع صدقهم بتجاسة الماء، يتوصأ ولا يتيمّم لعدم اعتبار صدقهم، فإن أراق الماء أي صبّه، ثم تيمّم، فهو أفصل للعمل برأيه، وهو عثبار صدقهم.

واعدم (١) أنّ ما يتعلق به الإلرام من أمور الدين من الإيماء والصلاة، والصوم، والزكة، والحج وعيرها لا بدلقبول حير الواحد فيها من الشروط الأربعة في المحبر (٢) وما يكون فيه إلرام محص من حقوق العباد لا بدلقبول الخبر فيها من الأمور الثلاثة (١) شرط العدد و (٢) لفظ الشهادة (٣) وأهلية الولاية في المحبر.

(٣) وما يكون فيه إلرام من وجه دون وجه كعرل الوكيل وحجر المأدون،
 فالشرط فيه إمّا العدالة وإمّا العدد.

(٤) وأمّا ما ليس فيه إلرام بوجه كالوكالات والمصاربات والإذب في التجارات، عبقىل خبر كل غير، وهذا معنى قول المصنف. وفي المعاملات التي تنفك ص معنى الإلرام (أي لا إلرام فيها) كالوكالات والمصاربات والإدن في التجارات يُعتبر خبر كلّ غير (أي عاقل في الحملة) لعموم الصرورة الداعبة إلى صفوط سائر الشرائط (فيها) فإنّ الإسان قلما يجد المستجمع لتلك الشرائط ليبعثه إلى وكيله (في أمر التوكيل) أو إلى علامه (للإدن بالتجارة) ولا دليل مع السامع السامع الميز، ولأنّ اعتبار هذه الشرائط إنما كان لترجّع جهة الصدق في الخبر، الشيخص الميز، ولأنّ اعتبار هذه الشرائط إنما كان لترجّع جهة الصدق في الخبر، فيصلح (بها) مارمًا، ودلك (صلاحية كون الخبر ملرمًا لأحل الصدق) إنما يكون فيما يتعلق به اللروم (وما بحن فيه من الوكالات والمصاربات والإذن في التجارة فيما يتعلق به اللروم (وما بحن فيه من الوكالات والمصاربات والإذن في التجارة لا يتعلق به اللروم (وما بحن فيه من الوكالات والمصاربات والإذن في التجارة لا يتعلق به اللروم) فشرطناها (أي تلك الشرائط في المحبر عن أمور الدين، فإن فيها

لرومًا أو يترامًا دون ما يتعلق به اللروم من المعاملات كحقوق العباد، ففيها لا بد من لفط الشهادة (بعد العدالة) ومن العدد ومن أهلية الولاية دون الشرائط الأربعة المدكورة جميعها.

ولا وحه إلى اشتراطها هيما لا إلرام فيه أصلا من المعاملات، ولما وردعلى المصنف سؤال وهو أنه لما شرطت هذه الشرائط في المحرر (الراوى) عن أمور الدين لم يتعنق بها من اللروم، فلا بد أن لا يقبل حبر الفاسق في الإحبار بمحاسة الده، وظهارته، وفي الإحبار عن حل الطعام وحرمته، وإن تُؤيّد بأكبر الرأى؟ لأن دلك من أمور الدين، كما لا يقبل خبر الكافر والصبي والمعتوه

اجاب عبه المصنف بقوله: وإنما اعتبر حبر العاسق في حل الطعام وحرمته، وطهارة الماء وبجاسته، إدا تأيد بأكبر الرأى (١) لأن ذلك أي حل الطعام اخاص أو حرمته، وطهارة الماء الخاص أو بجاسته، أمر حاص وحكم حاص (عي وقت حاص ولا يتعلق بحميع الأمة مثل الحديث حتى يعلمه كل أحد عائبًا) لا يستقيم ولا يتيسر تنقيه من جهة العدول (الأصاه) فوحب التحري باستعمال الرأى، وطلب الأحرى في حبر الهاسق للضرورة (٢) ولكونه أهلا للشهادة مع العسق

(٣) ولا بنده تهمة الكذب عده فإنه يلزم عليه بخبره ما ينزم عيره، بحلاف الكافر والصبي والمعتود، فإنهم لبسوا أهلا للشهادة، وتهمة الكذب موجودة فيهم، ولا ينزم عليهم نسبتًا إلا أن هذه الصرورة عبر لارمة (حتى يقبل حر الفاسق في الطهارة والنجاسة وغيرهما من غير تأييد الرأى والتحرى) لأنه لما تمارص جهة الصدق والكذب في خبره، أمكن تركه والرجوع إلى الأصل، وهو أن الأصل في الماء الطهارة فو أنرلنا من السماء ماء طهوراً في وكذا الأصل في المعام هو الحل، وإلى هذا أشار المصنف بقوله ولأن المناهما العمل بالأصل عكن، وهو أن الماء طاهر في الأصل، علم يجعل الفسق هدرًا (بن العمل بالأصل عكن، وهو أن الماء طاهر في الأصل، علم يجعل الفسق هدرًا (بن العمل بالأصل على أصده، وإنما

اعتبر قوله فيما لا إلرام فيه من المعاملات؛ لأنه لا صوورة في المصير والرجوع إلى روايته مي أمور الدين أصلا؛ لأنَّ في العدول من الرواة كثرة وبهم غُية، فلا يصار إلى قبول حبر العامق قيها مع التحري.

عدم قبول رواية صاحب الهوى (١) الهوى مصدر من هُويَ يُبُوي، ومعناه مِلان النفس إلى ما تستلُّذُ من الشهوات من عير داع شرعي، يعني الميلان إلى النذَّات والشهوات غير المشروعة.

(٢) والانتحال أخذ النُّحلة أي الدين، ومنه "المِلل والنِّحل اسم كتاب لعبد الكريم الشهرستاس، و تُعلنق على الملَّة الباطلة.

 (٣) وصاحب الهوى هو من اختار نُحنةٌ باطنة أي دينًا على أساس هواه دون أيُّ برهان ودليل سماوي، وإلى هذا النوع من أصحاب الأديان، أشار الله تعالى في كتابه المحيد \* ﴿ أَفْرِ أَيْتُ مَن اتَّحَدُ إِلَيْهَ هُواهُ وَأَصَلُهُ اللهُ عَلَى عِلِمٍ ﴾ قال المسنف " وأمَّا صاحب الهوى قالمُذهب المختار أنه لا تقبل رواية من انتحل الهوى (أي رواية من جعل دينه هواه) ودعا الناس إليه (إلى دينه) لأن المحاحة (إقامة الحجة لإشات ديمه) والدعوة إلى الهوى سبب داع إلى التقول (الافتراء والكذب) ﴿ولو تقولُ عليها بعص الأقاويل لأحدُنا منه باليمين ثمَّ لقطعنا منه الوتين﴾ فلا يؤمن صاحب الهوى على حديث رسول الله على (همن الممكن القوى أن يريد أو ينقص فيه شيئًا تأييداً لهواء).

شرط تقديم خير الواحد على القياس: ولما بيَّن المصنف شرائط قبول خبر الواحد، وكونه حمجةً شرعًا شرع في بيان شرط تقدُّمه على القياس، وقال ﴿ وَإِدَا ثبت أن خبر الواحد حجة قلماً: (١) إن كان الراوي (راوي حبر الواحد) معروفًا بالعقه والتقيدم في الاجتهاد كالخلفاء البرائسدين، والعبادلة الثلاثة (عبد الله ابن حيناس، وعيند الله بن مسعود، وعيد الله بن عمير) وزيند بن ثابت، ومعاد بن جبل، وأبي موسى الأشعري، وعائشة رضى الله تعالى عنهم أجمعين،

وعيرهم عن اشتير بالعقه والنظر (وهو التحقيق عن علل الأحكام وأوصافها) كان حديثهم (حر الواحد المروى عنهم) حجةً يترك به القياس

(۲) وإن كان الراوى (راوى حبر الواحد) معروفًا بالعدالة والحفط والصبط دون الفقه، كأبي هريرة وأنس س مالك رضى الله عنهما، فإن وافق حديثه (حديث مثل هذا الصحابي) القياس عُمل بحديثه (أى بحبر الواحد المروى عنه) وإن حالف حديثه القياس، ثم يترك حديثه (حبر الواحد المروى عنه) إلا للضرورة، وهي السداد باب الرأى (والقياس أى يترك حديثه في مقابلة القياس)

وحلاصة الكلام أن حديث أبي هريرة وأسن وأمثالهما يترك في مقابلة الرأى والقياس، وإلا يُعلق ويُقفل مات القياس، فما ذا يفعل القائسون، وأبن يدهنون؟ (وهذا (الدليل) أوهن من سنج العنكنوت)

معى قوله المصرورة واسدادباب الرأى يعنى لو كان خبر كل صحابى حجة قدم على القياس وعُمل به، لم يتى للقياس مجالا واعتباراً في شيء من أمر الدين؛ لأنه ما من حادثة أو ضرورة إلا ويوجد فيها أثر الصحابي أو حبره عالنا، وهذا إذا حُمل كلام المصنف على العموم، وأما إذا حمل عنى حصوص حديث أبى هريرة حديث المصراة، فمعناه أن للرأى دخلا واضحاً في حديث المصرة وهو يقتصى عدم رد شيء مع الشاة، لا تمر ولا عيره، فلو أحدنا بالخبر، وترك القياس، لابسد باب الرأى وحجيته في أكثر المواضع لأمثال هذه الأحار التي راويه غير معروف بالعقه، وعلى كل تقدير، فتقى الأدلة الشرعية ثلاثة دود أربعة، وهذا ما ترى.

وني هذا الدليل قصور وسحافة الأنه لا يلزم من ترك القياس في موضع قُبِلَ فيه حبر الواحد ترك القياس في جميع المواضع وجميع من المسائل افود آلافًا من المسائل لا يوحد فيها الخبر قط لا المتواتر ، ولا المشهور ، ولا حبر الواحد العقيه ، ولا خبر الواحد العقيه ، ولا خبر الواحد عير العقيه ، قمثل هذه المواضع هو مجال القياس ، فكيف ينزم من تركه في موضع أو أكثر سدّنانه مطلقًا؟ ودكر المصنف مثالا للراوى عبر العقيه أما هويرة وأس، ثم أورد حديث مرواية عبر العقيه (أبي هويره) في الشاه المصرآة، وهي التي جُمع اللبي في صرعها مترك حلمها مدة ليتحيّلها المشترى كثيرة اللبي، فيشتريها، ومثل الحديث هكدا، قال رسول الله و الله تصرّوا الإمل والعمم فمن امتاعها بعد ذلك فهو يحير المظرين معد أن يحلبه إن رصيها أمسكها وإن منحطها ردّها وصاعاً من تمر، رواه الشيحان، فالإمام الشافعي حمل التصرية (جمع اللبي في صرع الثناة لترعب المشترى الخيار (حيار الردّ) إذا نيس العيب بعد الحلب، وتمسك بهذا الحلب،

وعندما التصرية ليست بعيب، وليس للمشترى احتيار الردَّ سبب التصرية من غير شرط الحيار؛ لأن البيع يقتصى سلامة المبيع، ونقلَّة اللبن لا تفوت انسلامة.

وأن الحديث فمحالف للقياس أى للعلل والأوصاف المذكورة في النصوص التي تقتضى صحة القياس لأجلها ؛ لأن لصمان العدوان طريقين ؛ بالمثل فيما له مثل، وبالقيمة فيما لا مثل له، والتمر ليس مثل اللب لا صورة ولا معنى ؛ لأن اللبر الذي أتلعه المشترى غير معلوم المقدار والقيمة ، وثانيًا \* أن المشترى لا يضمن ما أتلفه من اللبن لأن العمم في ملكه بعد، حتى لو هلكت، هلكت من ماله ، فلا يضمن ربحه لأنّ الغرم بالغم .

وقد ورد الخراح بالضمان وكل ما وجب صمانه على الرجل، قله خراجه وربحه، وقال تعالى ﴿ وَهِنَ عَاقِبُمُ فَعَاقُوا بَثُلُ مَا عَوَقَبُمُ بِهِ ﴿ وَهُمَنَ اعْتَدَى عَلَيْكُم وَهُمَا لِيسَ أَيَّهُ بَائِلَةً بِينَ صَاعَ مِن التَّعْرِ وَاللَّبِينَ الْمُتَلِّقِينَ مَنْ فَتُرَكُ أَبِي حَنِيقَةً حَدِيثَ المُصرّاة لِيسَ لأَجل عدم فقه الراوي أو لأجل أحده بالقياس، بل لأحل كوبه محالفاً للكتاب والسنّة المشهورة التي أشريا (العرم بالعيم) (والخراج بالصمان)

### اشتراط فقه الراوى لتقدم حبره على القياس ليس مذهب جمهور الحيفية

و عدم أن اشتر ط فقه الراوى لتقديم الخبر على القياس، هو مدهب عيس الس أدار، واحتاره العاصى الإمام (أبو ريد الدبوسى)، وحرَح عليه حديب المصراة، وتابعه أكثر المتأخرين، فأما عبد الشيخ أبى الحس الكرخي، وص تابعه من أصحابه فليس فقه الراوى شرطًا لتقديم الخبر على القياس، بن يقبل حبر كن عدل صابط إذا لم يكن محالف للكتاب والسنّة المشهورة، ويقدم على القياس، قال صدر الإسلام أبو اليسر، وإليه (دهب) أكثر العلماء.

- (١) لأن تغيّر الراوي بعد ثنوت عدالته وصبطه موهوم.
- (٢) والطاهر أنه يروى كما سمع، ولو عيره لعير على وجه لا يتعير المعى، هذا هو الطاهر من أحوال الصحابة ص، والرواة العدول، لأن الأحدر وردت بلسانهم، فعلمهم باللسان يمنع عن عملتهم عن المعنى، وعدم فهمهم إباد، وعدالتهم وتقواهم ثدفع تهمة الريادة والنقصان على ما قال
- (٣) والآن القياس هو الدى بوجب وهنا هي رواية، و (لكن) الوقوف عنى
   الفياس الصحيح متعذر، فيحب القبول (قبول حبر الواحد) كيلا يتوقف العنن
   بالأخبار.
- (٤) واستدل عبر صدر الإسلام على صحة القول (بتقديم حبر الواحد على القياس من غير اشتراط فقه الراوى) بأنّ عمر رضى الله عنه (١) قَبِل حديث حمل اس مالك في الحبين وقصى به، وإن كان محالفاً للقياس؛ لأن الحبين إن كان حبّ فمات وحبت الدية كاملة، وإن كان ميتًا، لا ينجب فيه شيء، ولهذا قال كدن أن بقصى برأينا أى بقياسنا، وفيه سنّة رسول الله ﷺ، و (٢) كدلك قبل عمر أن نقصى برأينا في توريث المرأة من دية روجها، وكان القياس عنده حلاف دلك؛ لأن الميراث إلما يشت فيما كان يجلكه المورث قبل المُوت، والروح لا يجلك الدية؛

لأبها إنما تجب بعد الموت، ومعلوم أنهما (حمل بن مالك والصحاك) لم يكونا من فقهاء الصحابة على شرط ذكره المصنّف

- (٥) ولم ينقل هذا القول (تقديم الفياس على خبر عير العقيه) عن أصحابنا
  أيضًا، بن المنقول عنهم أن خبر الواحد مقدم على القياس، ولم ينقل عنهم التفصيل
  (تعصين الراوى العقيه وعير العقيه)
- (٦) ألا ترى أنهم (علمه ١٠٠٠) عملوا بحر أبي هريرة عي الصائم إدا أكل أو شرب ناسبٌ، وإن كان محالفًا للقياس، حتى قال أبو حيمة ألولا الرواية لقلت نالقياس.
- (٧) وقد ثبت عن أبى حيفة رحمه الله أنه قال: ما جاءنا عن الله تعالى وعن
  رسوله ، فعلى الرأس و العين ، ولم ينقل عن أحد من السلف اشتراط ، المقه في
  الراوى ، فثبت أنه قول مستحدث ،
- (A) و لا نسلم أن أبا هريرة رصى الله عنه لم يكن فقيها ، مل كان فقيها ، وما كان وم يعدم شيئاً من أسباب الاجتهاد ، وقد كان يفتى في زمان الصحابة ، وما كان يعتى في ذلك الرمان إلا فقيه مجتهد (وكان فن عهد مروان معتى المدينة أبصاً حتى مع مروان عن بيع صكوك العطاء لأجل الربا ، فأمر مروان شرطيه بجمع العمكوك الميعة ، رواه مسلم ) وقد دعا البي يَنْ له ما لحفظ ، فاستجاب الله له فيه ، حتى النشر في العالم ذكره وحديثه ، وقال إسحاق الحفظ ي المحمل مائة ، وقال البحاري تو الأحديث ، روى أبو هريرة منها ألفاً وحمس مائة ، وقال البحاري وروى عنه (عن أبي هريرة) منبع مائة نفر من أولاد المهاحرين والأنصار ، وروى عنه حم عمير من الصحانة والتامعين ، فلا وجه ثرة حديثه بالقياس (1)
  - (٣) وإن كان (الصحابي) الراوي مجهولا إلا يُعرَف إلا بحديث رواه اوبحديثين، مثل والصة من معبد وسلمة بن للحين، فإند روى عنه (عن للحهول)

 <sup>(</sup>۱) کتاب التحقیق شرح الحسامی من صـ۱۹۵ إلى صـ۱۹۵ طبعة بولكشور مع تعییرات جرئیة سهیلا

السلف وشهدوا نصحه حديثه أو سكتوا عن الطعن (فيه)، صار حديمه مثل حديث الراوي المعروف

(فقد قسم المصنف رواة الصحابة إلى ثلاثه أقسام، (١) الراوى المعروف بالمقه والتمدّم في الاحتهاد (٢) والمعروف بالعدالة والحفظ والصبط دون الفقه (٣)والمجهول الدي لا يُعرَف إلا تحديث أو حديثين)

قال (١) وإن احتُنف فيه (في حديث الراوى المجهول) مع نقل الثقات (وروايتهم) عنه، فكذلك عندنا، أي فحديثه مثل حديث الراوى المعروف

(٢) وإن لم يطهر من السلف (في حديثه) إلا الردّ لم يقبل حديثه (بل) صار مستكراً (٣) وإن كان لم يطهر حديثه في السلف، ولم يقابل بردّ أو قبول، لم يكن العمل به واحبً، ولكن العمل به حائر؛ لأنّ العدالة أصل في ذلك الرمان (رمان الصحابة) حتى إن رواية مثل هذا المحهول في رماننا لا يحل العمل به لطهور العمني إلا إدا أيّد حديثه العدول النقات

وقد أشار المصنف في بان أحكام القسم الثالث وهو حبر الراوى المحهول من الصبحانة إلى حمسة قيودات وأحكامها

الأول. تعريف المحهول، وهو الذي يُعرف نرواية حديث أو حديثين، ثم دكر له متالين من الصحابة.

والثاني ما روى عنه (عن المحهول) السلف، وشهدوا بصبحة حديثه، أو سكتوا عن طعمه، وبيّن حكم حديثه بقوله: صار حديثه مثل حديث المعروف بالفقه والاجتهاد

والثالث إن احتُلِف في صحة حديثه، مأن قبل حديثه بعص، وردّه بعص أحر مع نقل الثقات وروايتهم عنه، فذكر حكمه، وقال: فكدلك عبدنا، أي فهو كحديث المعروف بالعقه والاجتهاد عبديا، يعني يقبل حديثه

والرابع " إن لم يظهر من السلف في حديثه إلا الردّ، فحكمه أنه لم يقبل

حديثه لأمه يكون مكرًا، فالمكر عبد المصنّف هو رواية المجهول من الصحابة إدا بم يظهر في السلف حديثه إلا لأحل الردّعليه

والخمس إن لم يظهر حديثه في السلف ولم يقابل برد ولا قبول، فحكمه عدم وحوب العمل به، وأمّا حوار العمل به فناقي، لأن المجهول اسحوث عنه من الصحابة، فالعدالة أصل في ذلك الرمان.

وأما رواية مثل هذا المحهول في رمادا (في رماد المصنف) لا ينحلَ العمل بها لظهور الفسق (وأمًا في رماد الراقم فلعلية الفسق).

تلخيص المصنف أحكام الأقسام الخمسة ومابعدها

ثم لخص المصنف كلامه، وين حاصله فقال: فصار (١) المتواثر أي الخبر المتواثر يوجب علم اليقين (الذي لا يحتمل النقيص أصلا) (٢) و (صار) المشهور (يوجب عدم) الطمأنية (الذي يحتمل النقيص احتمالا غير ماشئ عن دليل) (٣)و(صار) حر الواحد (الصحيح يوجب) علم عالب الرأى (مع احتمال النقيض احتمالا معلوباً) (٤) والمستكر (المكر) منه (من حبر الواحد) يعيد العلل (والمراد من العدا العن الوهم، فإن الظل الذي هو عالب الرأى هو مدلول حبر الواحد الصحيح، فبقي للحبر المكر هو جانب الوهم، فيكون فيه عدم الثبوت عابد، كما كان في الخبر الصحيح العالب هو الثبوت، وإن العل (الذي يحتى الوهم) لا يعتى من الحق شيئا (أي لا يثبت به شيء من الأمر الواقعي والنفس الأمرى (٥) والمستثر أي المستور منه (من حبر الواحد) وهو الخبر المحهول الذي لم يقابل برد ولا قبول في حير (الحواز تلعمل به دون الوحوب، أي حبر المحهول من الصحانة الذي لم يقابل برد ولا قبول جار به العمل ولا يجب، لوجود أصل العدالة فيهم،

(٦) ويسقط العمل بالحديث إدا ظهر مخالفة الراوى عن روايته قولا بالإفتاء
 عنى خلاف مرويه بعد أن رواه، أو عملا بأن يعمل عملا على خلاف ما رواه، أى

إذا أهتى الراوى ببحلاف ما رواه، أو عمل بحلاقه يسقط حديثه عن درحة الاعتبار. وأمّ قبل أن يبلغه أو قبل أن يرويه فلا

 (٧) وكدا يسقط العمل بالحديث إدا حابف عنه قولا أو عملا غير الراوي من أَتُمة الصحابة، وقيِّد الأثمة بالصحابة لأنَّ محالفة عيرهم من أثمة النقل وطعمهم قيه لا يُسقطِ العمل به عني الإطلاق من الحرح المنهم والمُعسَر، ومن وجود التعصب وعدمه، ولا يسع المقام تفصيله، ثم قال المصلِّف: ﴿ وَالْحَدَيْثُ ظَاهِرُ لَا يَحْتُمُلُ الخماء عليهم الآن محالفة الحديث من غير الراوي من أنمة الصحامة لا يقدح في الحديث إذا كان ذلك الصحابي عن يجور أن يحمى عليه ذلك الحديث، كما حمى على ابن عمر ما روى عن النبي 震 أنَّه رحُّص للحائص في أن تترك طواف الصدر، ثم صحّ عن ابن عمر أنه قان إنها تقيم حتى تطهر وتطوف بالبيت، فلايترك لأحل قول ابن عمر العمل محديث الرحصة عن النبي 建建 لأن الحديث الصحيح وجب العمل به، قلا يترك العمل به لمخالفة بعص الصحابة؛ لأنه أمكن أن يقال. إنما أفتى ابن عمر بحلاف الجديث الصحيح المرفوع؛ لأنه حقى عليه النصَّ ولو بلعه لرجع إليه، قالواجب على من بلعه الحديث الصحيح أن يعمل به، فإدا لم يحتمل حماء مثل ذلك الحديث عليه، ومع دلك أسقط العمل به، فأخرجه من أن يكون حجةً عنده، فأحسن الوحوه أن يقال: إنه حمله على انتساحه وكربه مسوحًا، وإلا لم يترك العمل به، وهذا معنى قوله: "ويُحمل على الانساح"،

(٨) واحتلف فيما (في حديث) إدا أنكره المروى عنه أي الشيح الأستاد.

(۱) قال بعصهم: يسقط العمل به وهو الأشه، وهذا الإبكار على وجهيره الأول: أن يبكر المروى عنه روايته للراوى عنه إبكار جاحد ومكذّب للراوى عنه بأن قال: ما رويت لك هذا الحديث قط، أو قال: كدمت على، ففي هذا الوجه يسقط العمل بالحديث بلا حلاف؛ لأن كل واحد يكذّب الآخر، قلا بد من كلب واحد عير معين، وهو موجب للقدح في الجديث

والوحه الثاني: هو الإنكار على سبيل التردّد والتوقّف، بأن قال لا أدكر أن رويت لك هذا الحديث، أو قال لا أعرفه، أو تحو دلك، وقد احتلف في هذا الوجه من الإنكار، هن يسقط العمل بالحديث أم لا؟

(۱) فدهب الشيح أبو الحس الكرحي وجماعة من أصحابا (الجنفية) وأحمد بن حسل في رواية إلى أن العمل يسقط به كما في الوحه الأول، وإليه أشار المصنف بقوله وهو الأشبه أي سقوط العمل مطبقًا، سواء كان للوحه الأول أو الثابي هو الأشبه وأحس بالاعتبار، وأكثر مشابهة بالحق، وهو المحتار للقاصي الإمام أبي ريد ومن تابعه من المتأجرين.

(۲) وذهب مالك والشاهعي وجماعة من المتكلّمين إلى أبه لا يسقط العمن به وقد قيل: إن هذا، أي سقوط العمل بالخبر الذي أنكره المروى عنه قول أبي يوسف، خلافًا لمحمد، وهذا الاختلاف فرع احتلافهما في مسألة دكرها الخصّاب في أدب القاصي وهي أن من ادّعي عند الفاصي بأبه قصي له (للمدّعي) عني حصم كدا، والقاصي لم يتذكّر قصاءه، وأبكر دلك، فأقام المدعي البيّة عني دلك، تقبل بيّنته عند محمد لا لاحتمال السيال من جهة القاضي، ولا تقبل عند أبي يوسف لإبكار من يُستد إليه القصاء، فكذلك في الرواية، فالمروى عنه المنكو من القاضي المكر عندهما لوجهين محتلين، وهذا شرح قول المصنف، وهو وع احتلافهما في شاهدين شهدا على القاضي بقضية (أي بقصاء) وهو لا يدكرها، قال أبويوسف؛ لا تقبل، وقال محمد، تقبل .

(٩) والطعن المنهم (مأن يقول: هو منكر الحديث أو مجروح) لا يوجب جرحًا في الراوى، كما لا يوجب جرحًا هي الشاهد، ولا يمتنع العمل به (بالحديث الدى طُعن راويه طعتًا ميهمًا) إلا إدا وقع الطعن (الحرح) من أثمة الحديث، مفسرًا بما هو جرح متفق عليه وعن اشتهر بالنصيحة والإتقان دون التعصب والعدوان

### بحث التعارض بين الدليلين، وطريق دفعه

(١) المعارضة في اللعة هي المعامعة على سبيل المقابلة، يقال عرض لي كدن أى استصدني فمبعني عما قصدتُه، ومنه يسمى السحاب عارضٌ ﴿ فلما رأوا، عارضًا مستقس أوديتهم﴾ لأنه يمنع شعاع الشمس وحرارتها عن الاتصال بالأرض.

 (۲) وفي اصطلاح الأصولين: هي تقابل احجتين اللّنين يوحب كل واحدة منهما ضد ما توجه الأحرى هي وقت واحد، في محل واحد، مع تساويهما هي القوّة، وعدم إمكان الجمع بينهما

الفرق بين التعارض والتباقص: فالتعارض: هو منع شوت الحكم بتقديم دليل أحر غير دليل الخصم، والتناقص هو وجود الدليل مع تحلف المدلول عنه، أو عول إن التعارض هو منع الحكم، والتباقض هو نقص الدليل، فالتناقص يوجب بطلان الدليل، والتعارض يمنع ثبوت الحكم من عير التعرض بالدليل، إلا أن كل واحد منهما في النصوص يستلزم الأحرة فإن بطلان الدليل يستلزم منع الحكم، وعدم ثبوت الحكم يستلزم بطلان الدليل يستلزم بسما في أول كلامه.

تنبيه: واعدم أن هذه الحجح التي سبق وجوهها (أبواعها) من الكتاب والسبة لا تتعارض في أنفسها وضعاً (أي في ذاتها باعتبار وضع الشارع وتحصيصه كل دليل لكل حكم) ولا تتناقص، أي لا ينقض ولا يبطل أحد الدليلين الدليل الأخر؛ لأن دلك المذكور من التعارض والتناقص في ذاته من أمارات العجز -تعالى الله عن دلث- ومن علامات عدم علم الرسول وقي وهو ماطل؛ لأنه تعالى يقول: إن هو إلا وحي يوحى علمه شديد القوى ﴿ وعلمك ما لم تكن تعدم ﴾ وإنما يقع التعارض بينها ظاهراً وصورة لجهلنا بالتاسح والمسوخ، ولقلة علمنا بإشارات النصوص ولطائفها ودقائقها، فلدهم التعارض بينها طرق آنية،

حكم المعارصة بين الأيتين. أي حكم دفع المعارضة بين الآيتين هو الرجوع إلى السنة، فإذا ورد نصال متعارضان، فالسبيل في دفع المعارضة (1) هو الرجوع إلى طلب المتأخر مسهما، فإن عُلم المتأخر، وجب العمل بالمتأخر؛ لكوبه باسبح للمتقدم، أي فيؤخذ بالسبح (٢) وإن لم يعلم المتأخر، ولا يكن خمع بيبهم، سقط حكم الدليدين، أي نتوقف عن العمل بهما؛ لأنه سقط حكمهما أو حكم أحدهما عينا؛ لأنه ليس العمل به أولى من العمل بالآخر، ولا يكن الترجيح أيضا، وإذا تساقطا وجب المصير إلى دليل أحر، يمكن به العمل وإثبات حكم الحادثة، ففي تعارض الآيتين وجب الرجوع إلى السنة إن أمكن، أي إن وجدت السنة لإثبات الحكم المطلوب، وإن وقع التعارض بين السنتين (الحديثين) ولم يمكن دفعه، فوجب المصير إلى الإجماع، أو أقوال الصحابة، أو القياس على الترتيب دفعه، فوجب المصير إلى الإجماع، أو أقوال الصحابة، أو القياس على الترتيب

مثال التعارص بين الآيتين ومثال التعارض بين الآيتين، والرجوع إلى السنة، قوله تعالى: ﴿ وَاقر ووا ما تيسر من القرآن﴾ أى فاقرؤوا في الصلاة، سواء كنتم مفردين أو حلف الإمام، وقوله تعالى ﴿ وإذا قُرئَ القرآنُ فاستمعوا له وأنصتوا ﴾ فإن الأول لعمومه يوجب القراءة على المقتدى أى حلف الإمام، لورود الآية في الصلاة باتفاق أهل التقسير، والثاني يوجب منع القراءة على المقتدى، فتعارضت، فيصار إلى الحديث وهو قوله ﷺ: قمل كان له إمام فقراءة الإمام قراءة له (أخرجه أبو داود) وقوله ﷺ: قوادا قرأ فأنصتوا واله مسلم.

مثال النعارض بين السنتين والمعير إلى القياس: ما روى العمان بن بشير السند النبى النبى المنافي مسلاة الكسوف كما تصلون ركعة بركوع وسجدتين وما روت عائشة رصى الله عنها: "أنه صلى الله صلى الله عنها: "أنه صلى الله صلى الله عنها المائد وأربع محدات ، فإنهما لما تعارضا، صرما إلى القياس وهو الاعتبار بسائر الصلوات.

ثم قال المصنّف في دليل الرجوع إلى دليل ثالث " لأن التعارض لما ثبت بين الحجّتين تساقطا (عن درجة الاستدلال) لاندفاع كلّ واحدة منهما بالأخرى، فيجب المصير إلى ما بعدهما من الحجة، وعند تعذّر المصير إليه (إلى الدليل الثالث لعدم وحوده أو لعدم صلاحيته) وجب تقرير الأصول (أي إثبات الحكم الأصلى لكل شيء في محلّه).

مثال تعدر المصير إلى الثالث وتقرير حكم الأصل: كما في سؤر الحمار، فإنه لما تعارصت دلائل طهارته ونحاسته، عال حاراً وي أن البي يَشِيخ سُئل أنتوصاً بما أفصلت الحمر؟ قال بعم، وهذا يدل على أن سؤره ظاهر، وروى عن أس أن رسول الله يَشِخ بهي عن لحوم الحمر الأهلية، وقال: إنها رجس، وهذا يدل على أن سؤره بحس، وكذلك يوجد تعارض آثار الصحابة، عان أبن عمر قال سجاسة سؤر الحمار، وقال اس عباس بطهارته، ولم يصلح القياس شاهداً أي دليلا يشهد عنى أرجعية أحد الحكمين؛ لأيه (القياس) لا يصلح لنصب الحكم وإثباته ابتداءً؛ لأنه مطهر لا مثبت، فرجع المجتهدون إلى أصل حكم الماء، وهو الطهارة ﴿وأبرك من السماء ماءً طهوراً﴾ وقيل: إنّ الماء عرف ظاهراً في الأصل، فلا يتنجس الماء الذي هو سؤر الحمار بالتعارض أي يتعارض الأدلة، فطهارة الماء ثبت باليقين، وبحسة المسؤر لأجل نجاسة اللحم ثبت بالشك، فلا يزول اليقين بالشك، ولا يزون الحدث بالماء المشكوك)، وسمى الماء المشكوك)، وسمى

واعلم أنه ليس هذا هو الأحد باستصحاب الحال الذي نفر مه ا لأنا رجعنا إلى الحالة الأصلية للماء وللسور.

حكم التعارض بين القياسي: وآما إدا وقع التعارض بين القياسين لم يسقط الأجل التعارض حتى إذا لم يبق دليل للعمل به فيجب العمل باستصحاب الحال الذي هو ليس بدليل شرعى، بل يعمل المجتهد بأيّهما شاء مشهادة قلبه و لأن القياس حجة يعمل بها، أصاب المجتهد بقياسه الحق أو أخطأه، فكان العمل بأحد القياسين الذّين هو حجة، واطمأن قبه إليها بنور الفراسة أولى من العمل باستحصاب الحال الذي ليس بدليل شرعى، فإنه قلل قال: قاتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله الم

ههد الدور يكفي لترحيح أحد القياسين المتعارضين على الأحر، وهذا معني قوله لل يعمل المحتهد بأيهما شاء بشهادة قلبه ، والمراد من شهادة الفلب واطمئنانه هو التحري، بعني يأخذ بأحدهما بعد التحري، وطلب أحرى القياسين.

وأعلم أنَّ استصحاب الحال (ترك الشيء على حالته السابقة) عند، دليل دافع لا مثبت، يعني يدفع عن ماه غير معلوم الطهارة الماء عير معلوم المجاسة، ولا يثبت به الطهارة، فنقول: هذا الماء طاهر؛ فإنَّ الأصل في الماء الطهارة، ولهذا لا بد بعد الوصوء نسؤر الحمار من صمَّ التيمَّم إليه

ثم التعارص إنما يتحقق بين الحجتين بإيجاب كل واحدة مبهما ضد ما توجه الأحرى، في وقت واحد، في محل واحد، مع تساويهما في الفوة يعني ركل المعارضة عو الاختلاف بين الدليدين على سبيل الممادعة، والباقي من إبجاب كل واحد ضد الآحر، في وقت واحد، في محل واحد، مع التساوى كله شروط المعارضة

### هل يعارض خبر النفي خبر الإثبات أم لا؟

واحتلف مشايحنا في أن حبر النهي، هل يعارص خبر الإثبات أم لا؟ (١) الخبر المتُترِت هو الدي يثبت أمرًا عارصًا (٢) والنافي هو الذي يمعي العارض، وينقي الأمر السابق قبل العارض، واحتلف عمل أصحابنا المتقدمين يعني أبا حليفة وأنا يوسف ومحمدًا في ذلك، أي في تعارض النفي والإثبات، فعي بعض الصور عملوا بالمثبرت، وفي بعضها بالنافي.

مثال الحبر المثبت والسافى: إن عروة بن الزبير روى عن عائشة ". أن بريرة اعتبت وروحه عبد، فحيرها رسول الله فلله وهذا خبر ناف، أى ينفى الحرية (حرية روح بريرة حين إعتاق بريرة) وقد كان روجها قبل الإعتاق أيصاً عبداً، فينفى حريته ويُثبت عبوديته هند العتق (عتق بريرة) كما كان قبله، وروى عن إبراهيم عن الأسود عن عائشة أن روجها كان حراً حين أعتبقت، وهذا مُثبت لأنه يثبت أمراً

عارصًا وهو الحرية، فأحد علماءنا النلائة بالمتبت وهو أن روحها كان حرّا حير الإعتاق (إعتاق بوبوية)

وهي مسأنة حوار بكاح المحرم حين الإحرام أحدوا بالسافي، فإن يوبد ابن الأصم يروى أن البين في تروح ميمونة بنت الحارث وهو حال أى حارج عن إحرامه، وهذا احبر مثبت لأنه يدل على أمر عارض بعد الإحرام وهو الحن، وروى ابن عاس أنه في تزوجها وهو محرم، وهذا الحبر ناف لأنه ينفي الأمر العارض وهو الحل، ويُسفى الأمر الأول وهو الرحرام، فإن الإحرام كان قس التزوج، فأحدوا به أى بكونه محرما، فعملوا بالخبر الدفي الذي نفي الحل، وهذا أي ما ذكرنا تفصيل قول لمصنف. "فقد روى أن بريرة أعتقت وزوجها عد، وروى أنها أعتقت وروجها حر مع اتفاقهم على أنه كان عبداً (قبل الإعتاق) فأصحابا أخدوا بالإسماء وروى أن وروى أن رسول الله في تروح ميمونة وهو حلال، وروى أن محرد، واتفقت ميمونة وهو حلال، وروى أنه عليه السلام تروحها وهو محرد، واتفقت الروايات على أنه لم يكن في الحل الأصلى وهو الحل قبل الإحرام، فجعل أصحاب (الثلاثة) العمل بالنافي أولى وهو أنه كان محرماً.

وقالوا في تعارض الحرح والتعديل بأن أحبر أحد إن هذ الشاهد عدل، وأحر آحر بأنه مجروح: إن الحرح أولى وهو المتبت أمرًا عارضًا رائدًا على العدل وهو الحرح؛ فإن المعدّل النافي للجرح لا يكون واقعًا على ما يُحرحُ العدل عن عدالته، والناء على ظاهر الحال، إد لا طريق للمركّى (المعدّل) إلى الوقوف على جميع أحوال الشاهد في الأوقات، فلا يعادل التزكية الحرح الذي منه على الدلين، وهو المعاينة، فكان الحرح أولى، و خبر المعدّل باف الأنه يُبقى الأمر الأول وهو العدل؛ إد العدالة هي الأصل، فعملوا بالمثبت وهو حبر الجارح

# الأصل الذى يبتنى عليه عمل الأثمة فى ترجيح النافى على المثست

ولما احتلف عمل الأثمة المتقدمين في ترحيح النافي على المثبت وعكسه، ولا مد من أصل وقاعدة بيشي عليها احتلافهم، فأشار المصلف إلى هذا الأصل (القاعدة) وقال والأصل في ذلك أي الفاعدة في ذلك الاحتلاف، يعني بتعرّع احتلافهم على هذا الأصل، وهو أن النعي (الخبر النافي) الواقع في مقادلة الإثبات (الخبر المثبت) لا يحلو عن ثلاثة أوحه:

(۱) إمّا أن يكون من حسن ما يُعرف بدليله، بأن يكون دلك النفي مسيًا عني دليل.

(۲) أو يكون من جنس ما لا يُعرف بدليله بأن يكون مبياً على استصحاب الحال الذي هو ليس بدليل.

(٣) أو يكون مما تشته حاله مأنه صنى على دليل أو على استصحاب الحال؟ فإن كان من جس ما يُعرف دليله كان مثل الإثبات؛ لأن المعتر هو الدليل، لاصورة النهى، فيعارض الإثبات، وإن كان مما لا يُعرف دلينه لا يعارض الإثبات؛ لأن ما لادليل عليه لا يُقاس ما يُثَنَتُ بالدليل، وإن كان مما تشته حانه، وجب النهجيس عن حال المخير، فإن ثبت أنه ننى خبره على ظهر الحال، لم يقبل حبره، لأنه اعتمد على من ليس بحجة، وهو استصحاب الحال، وإن ثبت أنه أخبر عن دبيل المعرفة كان حبره مثل خبر المنبت، فيقع التعارض بينه وبين المئبت، وإلى هذا التعصيل الطويل، أشار المصنف بقوله: أو الأصل في ذلك أن المعي (١) متى كان مرجنس ما يُعرف بدليله (٣) أو كان مما تشته حاله، لكن عُرف أن الراوى اعتمد (على) دليل المعرفة كان (النفى) مثل الإثبات (فيعارضه) (٣) وإ كان مما تشته حاله، ولم يُعرف اعتماد الراوى على دليل المعرفة، فلا يكون مثل الإثبات (فيعارضه)، ثم بدأ المصنف في تفريع حديثي بربرية وميمونة على هذا الأصل، وقان عالمنعي في حديث بريرة مما لا يُعرف إلا بظاهر الحال (أي جُعلِت الحالة وقان عالما على عالله المناف في تفريع حديثي بربرية وميمونة على هذا الأصل، وقان عالما علي عليه المناف المنافي في حديث بريرة عما لا يُعرف الإ بظاهر الحال (أي جُعلِت الحالة وقان عالما علي عليه المنافي في حديث بريرة عما لا يُعرف إلا بظاهر الحال (أي جُعلِت الحالة وقان عالما عليه عليه المالة وقان عالماله وقان عالمالة وقان عاله عليه عليه المالة وقان عالمالة وقان عالماله وقان عليه عليه الأعرف الإ بظاهر الحال (أي جُعلِت الحالة وقان علي عديث بريرة عما لا يُعرف إلا بطاهر الحال (أي جُعلِت الحالة وقان

السابقة وهو أن روجها قبل إعتاقها كان عبدًا، فبعد الإعتاق كان على هذه الحالة، فبم يعارض الإثبات، وهو الخبر المتبت لحريته، وفي حديث ميمونة أن الهي بي عُرف بدلينه وهو هيئة المحرم، فوقعت المعارضة بين النفي والإثبات (بفي الإجراء وإثباته) وحمل رواية ابن عباس أن البي يخيرة تزوجها وهو محرم، أولى (أي الأحد بالإثبات أولى) لأنه (يزيد بن الأصم) لا يعدله (لا يساوى اس عباس) في الصبط والإثقان.

(٤) وطهارة المء وحلّ الطعام والشراب من جنس ما يُعرف بدلين، أي من حسن ما اشتبهت حاله، ولكن يُعرف بدليله، يعني إذا أحبر محبر بطهارة الده وأحر سحاسته، أو أحبر أحد بحلّ طعام أو شراب، وأحبر الأحر بحرمته، فالإحبار بالطهارة والحلُّ ناف، أي ينعي النجاسة والحرمة، ويبقى الأمر الأصليُّ وهو الطهارة والحراء والإحبار بالمجاسة والحرمة مُتبت؛ لأنه يُتبت الأمر العارص، وهو المجاسة والحرمة، فالنفي (الخبر الذي ينعي المجاسة والحرمة) في هذه الصورة، من جسن ما يحكن أن يعرف بدليله ؛ لأن الإنسان إذا أحد الماء من نهر جارٍ في إناه طاهر ، ولم يعب ذلك الإناء عنه كان عارفًا نظهارته بدليل موجب للعلم، ويحتمل أن يكون النفي (مفي المجامنة) بناءً على ظاهر الحال (١) فإن ثبت أنَّه أحبر ساءً على طاهر الحال، وهو أن الأصل في الماء هو الطهارة لم يقبل حبره؛ لأنه إحسر عن استصحاب الحال، لا عن دليل، فلا يعارض الحبر المثبت (٢) وإن ثبت أنه أحبر عن معرفته يقع التعارض بين الخبرين (النفي والإثبات) أي خبر الطهارة والحُلُّ وخبر النجاسة والحرمة في الماء والطعام والشراب، وعند دلك أي عند ثنوت التعارض يجب العمل بالأصل وهو الطهارة في الماء والحلِّ في الطعام والشراب؟ لأن استصحاب الحال وإن لم يصلح دلبلا مثنًا، ولكنَّه يصدح مرجَّحًا، فترجح الخبر النافي به، وهذا شرح قوله: `مثل النجاسة والحرمة، فيقع التعارص بين الخبرين (حبر النفي والإثبات) فيهما في المجاسة والحرمة، وعبد دلك يجب العمل بالأصل

# ولا اعتبار للترجيح بزيادة عدد الرواة

ومن الداس (كأس عبد الله الجرجاني وأبي الحسن الكرخي وأكثر الشاهعية) من رحم (الحبر) بفضل عدد الرواة لأنّ القلب إليه أميل و (رحم المدكورة والحريّة مع رعاية العدد، دون الأفراد، (أي دون اعتبار كلّ واحد فردًا وردًا) يعنى خبر الرجلين الحرين أرجع وأقوى من خبر العبدين، ومن خبر المراتين الحريّن، وأما خبر الأفراد (مدون لحاظ العدد) فخبر الرجل الواحد والمرأة الواحدة سواء، وحبر الحرّ الواحد والمرأة الواحد سواء،

## مذهب عامة أصحابنا في الترجيح بكثرة الرواة والذكورة والحرية

وعند عامّة أصحانا وبعض الشافعية لا يترجّع أحد الخبرين على الآحر بكثرة الرواة ولا بالدكورة ولا بالحرية، وإنما العرة بالعدالة والعدد المعتبر في المتواتر والمشهور دون أحبار الآحاد كالشهادة؛ لأن به أي بما ذكر من وصفى الذكورة والحرية مع رعاية العدد تتمّ الحجة، ولا تبقى الحاجة إلى الكثرة.

واستدل هؤلاء الماس بمسائل الماه، فإن فيها الاعتبار للأكثر إدا كانوا ذكوراً أحراراً، فإنه إذا أخبر واحد بطهارة الماه، واثنان بتجاسته، أو على العكس يُعمل بعبر الاثنين، ولو أخبر عبد ثقة يطهارة الماء، وحر ثقة على نجاسته، أو على العكس يتحقق التعارض، ويعمل السامع بأكبر رأيه، وكذا لو أحبر عبدان بشيء وحرران ثقتان بصده، يؤخذ بقول الحرين كما في المبسوط .

ثم رد المصنف على بعض الناس، وقال: إلا أن هذا (أى ما ذكر هؤلاء من الترجيح بعصل العدد والذكورة والحرية مع رعاية العدد) متروك بإجماع السلف (أول المنظرات جرت (بين العلماء) من وقت الصحابة إلى يومنا هذا بأخدار الأحاد، ولم يُرو في شيء منها اشتغالهم بالترجيح بزيادة العدد، ولا بالدكورة والحرية، ولو كان ذلك صحيحًا لاشتعلوا به كما اشتغلوا بالترجيح بزيادة الضبط

و لإندن ومريادة الثقة، وأمّا ترجيح حبر الأثنين على حر الواحد، وترجيح حر الحرين على حبر العندين في مسألة الماء إنما يظهر في حقوق العناد فقط، وأمّا في أحكام النبرع كالحلال والحرام، فحبر الواحد وحبر المثنى، وحبر الحرّ والعند، وحبر الرحل والمرأة في وجوب العمل به صواء

وى أن الحجع المدكورة من أنواع الكناب والسنّة، إن يمكن الاستعادة منها، و لإفادة ب بالبيان ﴿لتين للناس ما برك إليهم﴾ ﴿هذا بيان لدّاس﴾ أو رد المصنّف بعدها باب البيان، وقال وهذه الحجج بجملتها تحتمل البيان، وهذا باب البيان

### البيان وتعريفه وأنواعه

المان في اللغة الإطهار والإيصاح، كما في قوله تعالى ﴿وعلَّمه البيان﴾ أي علم الله تعالى الإنسان جللةً وقِطرة إظهار ما في صميره لبني نوعه، وبيانًا ما يحتاج إليه في دنياه وعقباه، وميّره به عمّا يشاركه في الحياة من سائر الحيرانات،

وفي الشريعة هو إطهار الشارع وبيانه أحكامه للمكلّمين بأساليب محتمة، كما أشير إليه في قوله تعالى ﴿لنسَ لناس ما برّل إليهم﴾ وفي قوله تعالى ﴿هذا بيان لنّاس وهدّى﴾ وفي قوله تعالى ﴾ثمّ إنّ عبينا بيانه﴾

ومى الاصطلاح : هو عبارة عن إطهار المتكنّم مراده للسامع بحيث يعهمه المحاطب، قال عمر "في دعاءه بالسنة إلى كشف حقيقة الربا النهم بين بنا في الرباب تابي عبي بنات لا ينقى بعده شك ولا إنهام ، يعنى بناتا واصحاً كاملاء ولابد في البيان من ثلاثة أمور (١) الإعلام، وهو التبيين والإيصاح (٢)ودليل يحصل به الإعلام، كالكلام والمعل والإشارة والرمر ، فإن كلها دلين ومبين المراه فاعله (٣) وعلم يحصل من الدليل (أيّ دليل كان) أي ثمرة البيان وفائدته العلمي هو العدم الحاصل من الدليل .

وعرف النباد أكثر الفقهاء والمتكلّمين هكدا: هو الدليل الموصل مصحبح النظر فيه إلى اكتساب العلم مما هو دليل عليه، وكلّ أمر مفيد من كلام الشارع أبواع الميان وهو على حمسة أوجه بيال تفرير، وبيان تعسير، وبيان تعيير، وبيان تعيير، وبيان تعيير، وبيان تعيير، وبيان تلفير وبيان الصرورة، فالإصافة في الأربعة الأول من قبيل إصافة الحبس إلى بوعه كعلم الطب، وفي الخامس من قبيل إصافة المستب إلى بسبه؛ لأن الصرورة تقتصي البيان وتكون مسبًا له

۱- بيان التقرير وتعريفه: أمّا بيان التقرير \* فهو توكيد الكلام بما يقطع حتمان اللجاز أو الحصوص، وسمّى بيان التقرير لأنّ هذا البيان مقرّر ومشيت لما اقتصاه الظاهر لقطعه احتمال عيره من المحار أو الخصوص

مثاله ﴿ولا طائر يطير بجاحيه ﴾ وإن لفط "الطائر" يحتمل الاستعمال في عير معنه الحقيقي الطاهر، كما يقال للريد (الفرس الحامل لمكانيب الريد) طائر لإسراعه في مشيه، وكذلك يقال فلان يطير بهمته، أي يسرع في عمله بعرمه، فكان قوله. يطير بحناحيه مقرراً ومثبتًا للمعنى الحقيقي للطائر، وقاطعً لاحتمال المحاز.

وكدلك قوله تعالى: ﴿ وسجد الملائكة كلّهم أجمعون ﴾ فإن اسم الجمع وهو الملائكة كان شاملا لجمع الملائكة على احتمال أن يكون المراد بعصهم، وأيصاً كان احتمال أن سجد كلّهم، ولكن متعرّفون، فقوله. "كلهم أجمعون قرّر وأتت معنى العموم في السحود والاحتماع حتى صار بحيث لا يحتمل الخصوص، أي قطع احتمال الخصوص مثل قطع احتمال المجاز في المثال الأول.

حكم بيان التقرير٬ وحكمه أنّه يصح موصولا ومفصولا (بالاتفاق لأنه مقرّر للحكم الثابت الطاهر، فلا يقع نتأخيره أيّ خلل في نفس الحكم، فيصحّ مفصولا كما يصح موصولا). ٧- تعريف بياد التفسير وهو بيان ما هه حقاء من المشترك والمحمل، والمشكل، والحمل، والمشكل، والحمل، وليس له احتصاص بالمشترك والمحمل كما يدل عليه ظاهر كلام المصنف، مل دكرهما على مسيل المثال لما يحتاج إلى التفسير، فيشمل التفسير خوق بيان البي الله تعالى منال التفسير خوق بيان البي الله تعالى عما وأقيموا الصلاة وأتوا الركاة في البي تقوله وقعده، قال في الصلاة وصلوا كما وأيتمواى أصلي وقال في الركة همانوا ربع عشور أموالكم وكتب كتابًا لعمروس حرم، ويس فيه نصاب الركة ومقاديرها.

حكم بيان التفسير: دكر المصنف أولا حكم بيان التقرير، ثم شبه به حكم بين التفسير، وقال: وكذلك بيان التفسير، أى مثل بيان التقرير بيان التفسير، في أنه يصبح موصولا ومفصولا بالاتفاق، فعي آيات القرآن الحكيم أمثلة كثيرة لبيان التفسير موصولا ومعصولا، وكذلك الأحاديث البوية صدرت بعصها تفسيراً موصولا، وبعضها معصولا،

٢-١بيان التغيير وتعريفه وهو أن يعير ببيانه معتى كلامه .

مثاله: الترطائق إن دحلت الدار، مكلامه (ألت طالق) كان يعيد التجير، فبالشرط عيره إلى التعليق، قال تعالى: ﴿فلتُ فيهم ألف سسة إلا حمسين عاماً ﴾ فغير الله الألف بإحراح خمسين مه، فلهذا قال المصنف: وأما بيال التغيير فنحو التعديق والاستشاء.

حكم بيان التغيير وأشار إلى حكمه، ونقوله فإنما يصح نشرط الوصل، أى الايصح بيان التغيير معصولا -هذا هو حكمه- لأن الشرط والاستشاء كلام عير مستقل لا يعيد معنى بدون الوصل بالجراء والمستثنى منه، فيجب أن يكون موصولا بإجماع العقهاء.

وروى عن بعض الصحابة والتابعين جواز الاستثباء مفصولا، مهم ابن عباس وأبو العالية والحسن وطاوس وعطاء، وبقولهم قال الإمام أحمد ابن حنبل<sup>ين</sup> الاختلاف في تغيير العام من العموم إلى الخصوص

(۱) ولا حلاف في أن العام إدا عير وحص عنه شيء بدليل مقارل أي موصول، يجور بعد دلك تحصيصه بدليل متراج أي معصول عنه، فليس هذا مجلّ البراغ، فأمّا العام الذي لم يُحصّ منه شيء، فلا يجور تحصيصه بدليل متراح أي مفصول عنه عند الشيخ أبي الحسل الكرحي، وعامة المتأخرين من أصحاب، وبعض أصحاب الشافعي وبعض أصحاب الشافعي وبعض أصحاب الشافعي وبعض أصحاب الشافعي وبلا شعرية وعامة المسرين؛ إنه يجوز تحصيصه متراحيًا (مقصولا) كما يجور متصلا، ومعنى عدم جوار تحصيصه متراحيًا أنه إدا ورد متراحيًا لا يكول بيال أن الراد من العام بعضه ابتداءً (قبل التحصيص)، بل يكول بسحًا لعموم لحكم ومقتصراً له بالبعض.

وفائدته أن العام لا يصير بهذا التحصيص ظيّه؛ لأن صيرورته طيّا باعتدار حتمال حروح أفراد آخر عبه بالتعليل (لأحل العلّة) ودليل السبح لا يقبل التعليل، فلا يتطرّق به احتمال التخصيص إلى الباقي، وهذا أى الاختلاف في تحصيص العام وتعييره متراحيًا بناء على الاحتلاف في موجب العام، فعدهم موجبه طيّ قبل التحصيص لاحتمال إرادة البعض منه، كما هو طيّي بعد التحصيص، فكن تحصيصه بيانًا محصاً مقرراً لكوبه طبيّا؛ لأنه ينقى على أصله طبيًا كما كان، فيصح موصولا ومفصولا، وعندنا موجبه قطعي قبل التحصيص كموجب الخاص، وبعد التخصيص يصير طبيًا على ما مرّ بيانه في أوّل الكتاب، فكان التحصيص تعبيراً له من القطع إلى الاحتمال (احتمال الظنّ) فيصح موصولا، ولا يصح مفصولا (كما هو مقتصى بيان التقرير) كما أن التعليق والاستشاء لا يصحان معصولا

وما دكرما شرح وتفصيل لكلام المصنّف الآتى (١) احتُمَف في حصوص العموم، فعندما لا يقع متراحيًا، وعبد الشافعي عبور فيه التراحي، وهذا ساء على أن العموم مثل الخصوص (أي العام مثل الخاص) عبدما في إيجاب الحكم فعمًا، وبعد الخصوص (بعد التحصيص) لا ينقى القطع في العامّ، فكان

(التحصيص) تعييرًا من العطع إلى الاحتمال (احتمال الطن) فينقيد التحصيص (الدى هو تعيير في الجفيقة) بشرط الوصل (أى بشرط أن يكون التحصيص موصولا لا معصولا)

- (۲) وعنى هذا ( لأصل) أي على أن الانصال في التحصيص شرط، قان عدمان فيمن أرضى بجائمه لإنسان وبالفص منه لأحر، ولكن موصولا إن الإيضاء الثاني يكون حصوصاً أي تحصيصاً للإيضاء الأول، فيكون الفص للثاني أي لدموضي له الثاني لأن التحصيص أي النعيير كان موصولا
- (٣) وإن فصل أى تأخر في الإيضاء الثاني (إيضاء العص) لم يكن هذا الإيضاء حصوصًا أى تحصيصًا للإيضاء الأول؛ بل صار الثاني معارضًا للأول؛ لأد في الأول حمن العص مع الخاتم للموضى له الأول، ثم جعل العص أى أوضاء للثاني، فيكون العص يسهمما (بين الأول والثاني)
- (٤) واحتلموا مي كيمية عمل الاستشاء أيصًا (١) قال أصحابه: الاستشاء يمع التكلم بحكمه بقدر المستشى، فيكون تكلّبًا بالماقي بعده (بعد الاستشاء).
- (٣) وقال الشافعي الاستثناء يمنع الحكم بطريق المعارضة بمبرلة دليل
   الخصوص.

#### (٣) كما احتنفوا في التعليق بالشرط على ما سبق

تعريف الاستشاء وشروطه وهو قول دو صبح محصورة دال على أن المدكور بعد أداة الاستشاء لم يُرد بالقول الأول (المستشى صه) وقيل عمو لعط لا يستقل بنعسه بل متصل بجملة قبله بإلا أو إحدى أحواتها ودال على أن مدلوله غير مراد مما اتصل به، وله شروط ثلاثة:

١- أحدها الاتصال (كون الاستشاء موصولا لا مفصولا).

۲- وثانيها أن يكون المستثنى داخلا في الكلام الأول، لولا الاستثناء كقولك رأيت القوم إلا ريدًا، وريد من القوم، ورأيت عمرًا إلا وجهه، والوحه جزء من عمرو، فإن لم يكن داخلا (أي لم يكن المستثنى من جنس المستثنى منه كان الاستماء منقطعًا، ولا يكون الاستشاء حقيقةً، فهذا الشرط (شرط) لكونه استشاءً حميقيًا، لالصحته.

٣- والثالث أن لا يكون المستثنى مستغرقًا وشاملا لحميع أفراد المستثنى مه الله لاستثنى مه الله لاستثناء وفي استثناء الكلّ من الكلّ لا ينفى شيء على المستثنى مه ، فيكون إنكارًا للكلام الأول.

## الاختلاف في كيفية عمل الاستثناء

واختلف في كيفية عمل الاستشاء أي في موجمه، كما احتُلف في تحصيص المموم، وأشار إلى هذا التشبه بقوله: "أيصاً.

(١) فعدد، الاستثناء يمنع التكلم (محكم المستثنى) مقدره (بقدر المستثنى) (كأنه لم يتكدم بالمستثنى الدال على حكمه) فيُجعل متكلمًا بما بقي بعد الاستشاء

المثال التطبيقي: فإذا قال. جاءني القوم إلا زيداً، فكأمه لم ينكلم عن ريد وعلى مجيئه، بل تكلّم بحجيء القوم الدين ليس فيهم زيد، وهذا معنى التكلّم بالاقي، ويعدم الحكم (المحيء) في المستثنى (أي ريد) لعدم الدليل الموجب لمجيئه مع التكلّم بزيد صورةً.

(٢) وعد الشافعي تموجب الاستثناء امتناع الحكم في المستثنى لوجود المعارض وهو المستثنى منه الدي أثبت له الحكم، كامتناع حكم العام فيما حص منه لوجود المعارض صورة وهو دليل الخصوص، وهو المراد بقوله: "بمزلة دليل الخصوص" أي الاستثناء معارض للمستثنى منه كدليل الخصوص للعام.

وأصل الحلاف في التعليق بالشرط، فإنّ التعليق عنده لا يُحرج الكلام من أنّ يكون سبًا للوقوع، مل يمتنع الوقوع (وقوع الحكم) لمانع، وهو التعليق، أي عدم وحود الشرط، فكذا الاستثناء مانع عن وقوع حكم المستثنى.

(٣) وعدنا التعليق بالشرط يخرج الكلام من أن يكون سبًا للإيقاع، فيمنع أبوت الحكم (وقوع الطلاق مثلا) في محله وهو منكوحته لعدم العلة مع صورة

التكلم بها (في قوله أنت طالق) يعنى عند الشافعي عمم الشرط صدور الحكم عن الشرط السب عن كونه سدً عن السب وموجود، وعدما منع الشرط السب عن كونه سدً قبل وجود الشرط.

فكذا الاستشاء يمنع صدر الكلام عن مسيته في حق المستشى، وهذا عندا، وعند الشافعي الاستشاء لا يمنع سنية صدر الكلام في حق المستشى، إلا أن عارض المستشى عارض صدر الكلام في مدلوله

المثال التطبيقي إدا قال المقرّ: لعلان على ألف إلا مائة، صار الكلام عند، كأبه قال ابتداءً. لعلان على تسع مائة، فكأنه لم يتكلم بالألف في حق لزوم الدئة، وكأبه لم يدكر الألف الذي أحرح عنه المائة.

وصار الكلام عده كانه قال. له على الله، إلا مائة ا فوب ليست على الله الدنة للدليل المعارض لأول كلامه (وهو لعلان على الله) و (إلا مائة) دليل معارض له لأنه يصير بالاستغناء (استعماء صدر الكلام) كأنه لم يتكلم بالمائة، والدى دكرما هو تعصيل قوله: "واحتلموا في كيمية عمل الاستثناء أيضًا:

(١) قال أصحابا: الاستفاء يمع التكلم بحكمه بقدر المستفى، فيكود تكلمًا بالباقي بعده...

(۱) وعلى هذا (الأصل أى أن عمل الاستشاء مطريق المعارصة عده) اعتبر (الإمام الشاهعين) صدر الكلام عامًا في القليل والكثير، في قوله على الا نبيعوا الطعام بالطعام بالطعام (مطلقًا) الطعام بالطعام إلا سواءً سواء فإن معناه عده: لا تبيعوا الطعام بالطعام (مطلقًا) إلا طعامًا مساويًا بطعام مساو، فإن لكم أن تبيعوهما، فتبت من صدر الكلام حرمة البيع عامة في القليل والكثير أعنى ما يدخل تحت الكيل من الكثير، وما لا يدحل

تمته من القليل، مثل الحصة والحمنتين؛ لأن (الطعام) اسم جس وقد دحده لام التعريف، قاستوى الجميع من القليل والكثير، فلما استثنى المساوي، امتبع الحكم يه بالمعارضة، فنقى ما وراءه داخلا تحت الصدر، ثم المراد من التساوي هو التساوي في الكيل بالاتفاق، فيثبت المعارضة في المكيل خاصَّةً أي فيما يدخل تحت الكيل، فيبقى بيع الحمنة بالحمتين داحلا في صدر الكلام فيحرم

(٢) وقلنا (في الجواب): هذا استشاء حال (أي ليس المستمي منه الأطعمة) بل المستثنى منه في الحديث هو الأحوال، أي لا تبيعوا الطعام بالطعام في حال من لأحوال (من المحارفة والمفاضلة والمساواة) إلا حال المساواة بآلة يُعرف بها المساواة وهي الكيل، فقى القليل الدي لا يمكن معرفة مسماواته بالكيل حارجًا عن المهي، وجار بيعه مطنقٌ، وإذا كان الاستثناء في الحديث حالاً، فيحمل صدر الكلام على عموم الأحوال، وذلك أي عموم الأحوال لا يصلح، ولا يمكن إلا فيما يدحل تحت المقدار وهو ما يسوي بالكيل لأن آلة تسوية الطمام هو الكيل

واحتحَّ أصحابًا بقوله تعالى: ﴿فلبِتْ قِيهِم أَلْفُ سَنَّةَ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًّا﴾ قوبه تعالى استثنى الخمسين من الألف في الإحبار عن لبث بوح في قومه قبل الطوفان، هلو كان عمل الاستثناء بطريق المعارضة لما استقام الاستثناء في الإحبار ولا اختص بالإيجاب، وذلك لأنَّ صبحة الخبر عما كان بناءٌ على وجود المُحبِّر به في الرمان الماصي، و المنع نظريق المعارضة إنما يتحقق في الحال، لا في الزمان الماضي، وكدا في الإحبار عن أمر في المستقبل لا يتصور المبع فيه بطريق المعارضة أيضًا؛ لأنه ليس توحود، فشت أن حمله معارضةً لا يستقيم في الإخبار؛ لأن التكلم بما بقي بحكمه ثم يقبل الامتناع عائم، بخلاف الإنشاء لأنه إثبات في الحال، فودا عارضه مامع يحتمل أن لا يثبت.

(٢) فالخمسين أي استشاء الخمسين تعرّص للعدد المشت بالألف بأن جميع ما يدلُّ عليه الألف ليس بمراد، فبالاستشاء منع العدد الذي هو مدلول الألف عن النبوت كاملاء فلا يثبت بالألف (بعد الاستشاء) إلا الباقيء لا لحكمه أي لا أنه

تعرص حكم الألف بالمعارضة مع بقاء الألف دالا على مدلوله الكامل، وهو عدد عشر مئات، واخاصل أن دحول الاستشاء على الألف صارف له عن مدلوله إلى الناقى بعد الاستشاء، ومابع له من أن يكون دالا عليه؛ لأن مدلوله ثابت، وامتع الحكم في البعض بالمعارضة (معارضة الاستشاء) على مثال التعليق بالشرط بأنه يمع الحراء قس وحود الشرط، ويمع العقاد السبب موجاً للحكم في الحال، بل يعقد سباً بعد وجود الشرط.

فصار المستشى (حمسين عامًا) مع المستثنى منه (ألف سنة) كلامًا واحدًا دالا على الماقي، كما أن لفظ "تسع مائة وخمسين" دال عليه.

(٤) وقوله: "بحلاف العام كاسم المشركين إدا حص منه نوع (كأهل الدمة) كان الاسم (اسم المشركين) واقعًا و دالا على الباقي بلا حلل .

هدا جواب عن قوله (الشاهمي): الاستفاه يمنع الحكم بطريق المعارصة بمنزلة دليل الخصوص يعني إنما يعمل دليل الخصوص بطريق المعارضة صورةً لأنه إدا عرض العام عي بعص أفراده بمنع الحكم، بقى الاسم دالا على الدفي بلا خس، فلم يكن التحصيص تعرضًا للنكلم بلفظ العام، بل يكون تعرضًا للحكم مع بفه الصيغة على حالها، قيمكن أن يجعل بطريق المعارضة، وفيما بحن فيه (من الاستثناء) لا يطلق الاسم على الناقي بعد الاستثناء، فيكون تعرضًا للتكلم حكمًا لامحالة.

أمواع الاستشاء ثم ما يطلق عليه لفط (الاستشاء) نوعان: (1) متصل: وهو الأصل أى الاستشاء الحقيقى، وتفسيره (تعريفه) ما ذكرما أى ما أشرم إليه فى قولما: فيكون تكلّماً بالماقى بعد الاستشاء فإنه يشير إلى أنّ الاستشاء الحقيقى ما يمكن أن يجعل تكلّماً مالماقى بعده (بعد الاستثناء).

 (۲) والثاني منفصل، ويسمى منقطعًا، وهو ما لا يصلح استخراحه من الأول، أي من صدر الكلام، مأن لا يكون المستشى من جسس المستشى منه، وهذا معنى قوله: (لأن الصدر (صدر الكلام) لم يتناوله) كقولك: جامنى القوم إلا معاراً والحمار لم يشاوله صدر الكلام وهو القوم؛ لأنه لس من حسهم، فعلم لاستانه المنعسل بحرلة كلام منتدأ (مستأمل) لا تعلق له بأول الكلام في حكمه و يعمل نفسه، فتعلقه نصدر الكلام صورة لا معنى، فكان المتكدم أحر هن أمرين عن محى القوم وعدم مجى الحمار، فساسته بأول الكلام ضدا؛ لأنه يعي بعد الإثبات، وإطلاق اسم (الاستثاه) على هذا النوع نظريق المحار؛ لمشابه لاستانه الحقيقي صورة ولوقوعه، بعد أداة الاستثاه، ف(إلا) فيه بحمى لكن، ومناله في القرآن المحيد قوله تعالى " فواتهم عدو لي إلا رب العالمين أي لكن رب العالمين أي كل ما عدقوه أنتم وعده آباه كم الاقدمون الذين ماتوا، ماتوا في سنف الدهر على الكمر، فإني أعاديهم وأجنت عبادتهم وتعظيمهم إلا رب العالمين، فإني أعده وأعظمه، قراؤلا رب العالمين) استثناء منقطع وإلا بمني (لكن) العالمين، فإني أعده وأعظمه، قراؤلا رب العالمين) استثناء منقطع وإلا بمني (لكن)

٤- بيان الصرورة وتعريفه وأنواعه: وهو في اللغة: البيان الذي يقع بسبب صرورة من، وفي الاصطلاح: هو توع بيان يقع بغير ما وصع للبيان؛ فإن الموضوع سيان هو السطق والكلام، وهنا يقع السيان بالسكوت الذي هو ضد السطق، كما ستأتى أمثلته.

وهدا على أربعة أوجه: (١) منه (الأول) ما هو في حكم المنطوق، نحو قوله تعالى ﴿وورثه أبواه قلامة الثُلث﴾ فصدر الكلام (ورثه أبواه) أوجب شركة الأن والأم في التركة، ثم تخصيص الأم بالثلث (علامة الثلث) دل (من غير ذكر أي عظ) على أن الأب يستحق الباقي (بعند نصيب الأم ، وهو الثلثان) فصار قوله تعالى. ﴿ولامة الثلث﴾ بيانًا لسهم الأب مع صدر الكلام لا بمحص السكوت (من سهم الأب).

(٧) ومنه (الثاني): ما يثبت بيامًا بدلالة حال المتكلم (دون ذكر أيّ لفظ) أي بدلالة حال المتكلم (دون ذكر أيّ لفظ) أي بدلالة حال الساكت الذي جُعل سكوته في الدلالة على المقصود كالكلام، فسمّى (البير) نفسه بالمتكلم مجازًا، مثاله: تحو سكوت صاحب الشرع (النبي عَلَيُهُ) عن

التعيير عبد أمر يعايم، فإنه يدل على أحقية ذلك الأمر (قولا كان أو فعلا) والأحاديث التقريرية كلها من هذا النوع، مثل ما شاهد النبي ﷺ من سوع ومعاملات كاد الناس يتعاملونها فيما بينهم، ومن مأكل ومشارب، فأقرّهم السي على ذلك، وهدا بيان مثل البيان مالقول والفعل، وكذلك السكوت مي موضع الحاحة إلى البيان يدلُّ على البيان، مثل سكوت الصحابة عن تقويم ممعة البدن في ولد المغرور.

صورته. رحل تروح أمةً بظن أنها حرَّة، فولدت من ذلك الروح ولدًا، حتى كَبِرِ الولد، فجاء صاحب الأمة، وأحد أمنَّه وقيمةً الولد، ولكن لم يأخد قيمة منافع حدمة الولد؛ فإنه كان يتحدم الرجل سديه، وعما أن الرحل اغتر والمخدع بتحرية المرأة، وكانت أمةً، فصاحب الأمة يستحق أمنَه وقيمة الولد رقيقًا، وليس له قيمة حدمته ومبافع بدنه؛ لأنه لما وقعت تلك الحادثة في عهد الصبحابة، فأفتوا بردَّ الأمة وردَّ قيمة الولد، وسكتوا عن تقويم وتعيين قيمة منافع بدن الولد وخدمته، فهذا دليل على إجماعهم على عدم وحوب قيمة منافع بدن الولد وعدم عوض حدمته لأبيه، فالرحل في هذه الصورة مغرور أي محدوع، و ولده ولد المعرور، أي ولد رجل اغتر بأمة مظنّ أنها حرة.

(٣) ومنه (الثالث) ما يثبت صرورةً دفع العرور عن الناس، مثل السكوت الشميع عن طلب الشفعة معدالعلم بالبيع، فجعل سكوته ردًا للشمعة لدفع العرور عن المشتري بأن يترك الشراء محافة الشفيع، ومثل سكوت المولى حين يرى عبده يبيع ويشتري، ويسكت عن عجره ومنعه، فهذا دليل رضاه، وإن لم ينجعل سكوته بيانًا لرضاه فيعامل الناس عبدُه بالبيع والشراف ثم يمنع عبده، فلا يقدر على تسليم المبيع والثمن، فيعترُ الناس به، فجعل سكوت المولى عن الحجر عنده كالنيان بالكلام.

(٤) ومنه (الرابع) ما يثبت مضرورة طول الكلام وكثرته مثل قول علماءنا فيمن قال (في إقراره): له على مائة ودرهم، أو له على مائة وقعيز حبطة، إنَّ العطف (عطف درهم) و (قفير حنطة) جعل بيانًا للأوَّل (وهو المائة) وقال الشافعي على الفول قوله (قول المقر) في بيان المائة، كما إذا قال له له على مائة وثوب قدا إن حدف المعطوف عليه متعارف، صرورة كثرة العدد وطول الكلام، ودلك فيما يشت وجوبه في الدمة في عامة المعاملات، كالمكيل والمورون، دون الثياب، فإنها لا تثبت في الدمة إلا بطريق حاص رهو السلم

ه-بيان التبديل الدى هو سبخ هذا هو القسم الخامس من أبواع البيان، بيان التبديل: هو إثبان شيء بدل شيء آحر، و النسخ: هو الإرالة والنقل، سواه كان مدل أو بغير بدل، فالنسخ أعم من التبديل لعة.

معهوم النسخ: وهو في اللعة: الإرائة، يقال: نسحت الشمس الطلّ، أي أولته ورفعته، وسخت الربح الآثار إذا محتها، ونسح الشيب الشياب أي أعدمه، ويأتي عمى النقل، وهو تحويل الشيء من مكان إلى مكان، أو من حالة إلى حالة مع نقاه ذاته، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا كَنَّا ستسنخ ما كنتم تعملون﴾ أي بنقل هي صحائف أعمالكم ما كنتم تعملون، ومنه تناسخ المواريث لانتقالها من قوم إلى فوم.

وفي الشريعة. هو عبارة عن رفع حكم شرعي متقدم وإرالته بدليل شرعي مناخر، وهو في حقا رفع حكم شرعي إلنع وأمّا هي حق صاحب الشرع فهو بيان لمدة الحكم المطلق الذي كان معلومًا عبد الله، إلا أنه أطلقه، أي دكر دلك الحكم معلفًا من غير بيان انتهاء مدّته، كما أنه تعالى دكر مدّة عدّة المتوفى عنه زوجها، وقال: ﴿والذين يُتوقّون منكم ويذرون أزواحًا وصية لأزواحهم مناعًا إلى الحول غير إحراح ﴾ ولم يدكر تعالى بأبها تنسح بعد مدة كذا، وكان عده معلومًا أنّها مني نسح، ولكن لم يدكرها، ثم قال تعالى بعد مدّة ﴿والدين يُتوفّون منكم ويذرون أزواجًا يتربّص بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً ﴾ فترول هذه الآية عدنا نسخ وتبديل حكم بحكم، وعند صاحب الشرع بيان مدّة الحكم بالاعتداد عامًا، بأن مدة العمل بنلك العدّة قد انتهت، فالآن اعملوا عدّة أربعة أشهر وعشراً، ولهذا قال المصنف: فعار ظاهره (ظاهر الحكم المنسوخ) البقاء في حق البشر، فكان في إنوال النامخ تعليلا للحكم السابق (الاعتداد مدّة عام) في حقنا، وبيانًا محضًا (لانتهاء مدة تعليلا للحكم السابق (الاعتداد مدّة عام)

لحكم المسوح) مى حق صاحب لشرع، وهذا (أى كور المسح تبديلا مى حقا، وبيادً محضا مى حق صاحب الشرع) كانفتل (كفتل إسال) فإنه بيال محص للأجر (لأجل المفتول) فى حق صاحب الشرع، تعبير وتبديل فى حق القاتل، فالفتل بيال محص للأجل المعموم فى حق صاحب الشرع؛ لأن المفتول ميت بأجله بلا شبهة عدما، إد لا أحل له سواه، كما بص الله تعالى فوودا حاء أجلهم لا يستأحرون ساعة ولايستقدمون والموت الذى حصل فى المفتول بحلق الله تعالى كما يحصل فى المفتول بحلق الله تعالى كان يحصل فى المفتول بحلق الله تعالى كما يحصل فى المفتول بحلق الله تعالى كما يحصل فى المفتول بالله تعالى كان يجل الفتال عموه وقطع حياته بالموت؛ لأنه هو المنشر لحسب لموت، حتى يجب الفقال بالمقتل عموه وقطع حياته بالموت؛ لأنه هو المنشر لحسب لموت، حتى يجب الفضاص، بن كان الفتل عمد ، والذبة على عاقلته إذ كان حطأ

جواز النسخ عقلا وشرعا وأمثلته في الشرائع السالفة

1- أمّ الدليل العقلى فهو أنه لا يترتب على وقوعه محال؛ لأن أحكام الله تعالى إن لم يراع في شرعيتها مصالح العباد، فذلك تابع لمشيئة الله تعالى، وكذلك السنخ يقع بفعل الله تعالى ﴿لا يُستَلُ عمّ يفعل وهم يُسألون ﴾ والله يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، فقد يأمر بفعل في وقت، ويمنع عنه في وقت آحر، كما أمر بصبام بهار رمضان، ونهى عن صوم يوم العيد، وإن روعى فيها مصالح العباد، فلاشك أن المصالح تحتلف بختلاف الأشحاص والأوضاع والأزمان، فيناءً على رعابة تعك المصالح يقع النسح.

٢- وأمّ الدليل النقلى فقوله تعالى. ﴿ وإذا بدّلنا أية مكان آية والله أعدم كا
يرل ﴾ وقوله تعالى \* ﴿ ما نسخ من آية أو سنها نأت بحير منه أو مثلها ﴾ فهاناك
الأينان تصرّحان بالسنح في كناب الله تعالى .

٣- ويقول شارح الحسامى عبد العرير البخارى: ثم إنه جائز عقلا، وواقع شرعًا. . . (١) فإن نكاح الأحوات كال مشروعًا في شريعة آدم، وبه حصل التناسل (٢) وقد ورد في التوراة إن الله تعالى أمر آدم متزويح بناته من منيه (٣)وكدا

الاستمتاع بالحزء كان حلالا لأدم عليه السلام، فإنّ روجته حواء كانت محلوقةً من صلعه الأيسر، ثم نُسح دلك كلّه بعيره من الشرائع

(٤) وكدا الحمع بين أحتين كان مشروعً في شريعة يعقوب عليه السلام، ثم النسخ تمث الإباحة في التوراة (٥) والعمل نتعطيم يوم السبت كان مماحًا قبل شريعة موسى عليه السلام، ثم سحه شريعة موسى عليه السلام.

 (٦) وترك الحتال كان حائرًا في شريعة إبراهيم عليه السلام، ثم انتسخ بالوجوب في شريعة موسى عليه السلام، فعرف أنه لا وجه إلى إنكار السمح في الشرائع السابقة. (صــ١٨٩)

واعلم أن الأمور الأساسية التي محث الأصولين عنها في باب بيان التبليل والسح حمسة . تفسير نفس السنع ويبان محله ، وشرطه ، وبيان المامنغ ما هو؟ وبيان المسوح ، وقد فرعت عن بيان معهوم السنع ومشروعيته ، والآن أدكر محله ، كما أشار إليه المصنف نقوله : " ومحل السنع حكم يكون محتملا للوجولا والعدم ، ولم يلحق به ما ينافي السنع من توقيت أو تأبيد ثبت نصا أو دلالة مثال ما لحق به من تأبيد دلالة من تأبيد دلالة عميع الأحكام الشرعية التي قبص عليها رسول الله تلكيد .

محل السنخ وشرح كلام المصلّف. أى لا بد هى محل النسخ أن يكون حكماً غير صرورى الوجود؛ لأن الحكم الصرورى الوجود كالإيمان بالله تعالى كما هو بأسماءه وصفاته أمدى إلى الموت لا يحوز نسخه، وكذا لا بد أن يكون علمه غير صرورى، فإنه لو كان عدمه ضروريًا كالكفر لا يصحّ نسخه ا لأن حرمة الكفر أمدى، وعدم الكفر من العبد ضروري، فلا يجوز نسح حرمة الكفر

مل كان ذلك الحكم محتملا للوجود والعلم، حتى يجعل النسخ وجوده أو عدمه ضروريًا أى قيده بأحدهما، ولا بد أن يكون محل النسخ حكم لم يلحق به ما يافي السح من توقيت؛ لأنه إذا النحق به التوقيت لم ينسخ قبل دلك الوقد، ومعد مجيء الوقت هو ينهي منفسه، فلم تبق حاجة إلى النسخ مثل قوله تعالى: ودعموا واصعحوا حتى بأتى أمر الله وهو علمة الإسلام والمسلمين، فقبل إنبان أمر الله لم يحكن بسجعه، وبعد إنبان أمر الله لم ثبق الحاجة إلى العمو والصفح، وكذا قوله تعالى ﴿ فأمسكوهن هي البوت حتى يتوقاهن الموت أو يجعل الله لهن سبيلا ﴾ فقبل جعن الله لهن سبيلا لم يكن بسجه جائزا، وبعد جعل السبيل لهن (وهو الرحم أو الحند) لم تبن صرورة السبح، ومثال تأبيد الحكم صراحة أو دلالة مدكور في الكتاب، فكون الحكم لازم الوجود أو العدم يمنع بسجه، وكذا التحاق التوقيت أو التأبيد سوعيه يمنعه، فالتحاق التأبيد صراحة في قوله تعالى التوقيت أو التأبيد سوعيه يمنعه، فالتحاق التأبيد صراحة في قوله تعالى التأبيد يمنعه، وعمل رسول الله يجيج بالأحكام الشرعية جميعها إلى أحر حياته وتغرير الأمة عليها، دليل واصبح على نقاءها وعدم نسحها إلى يوم القيامة.

شرط السخ، وشرطه هو رمان تمكّل المكلّف وقدرته على مجرد اعتقاد الحكم مقده، فأمّا التمكّل والقدرة على العمل (أي امتثال دلث الحكم) فليس بشرط عنده حلافًا للمعترلة، يعني هل لا مد للسح من وصول الأمر إلى المكلّف واعتقاده مقده؟ أو لا مد معد الوصول إليه من العمل والعمل به أيضًا؟ فعندتا المعتمد هو الأول، وعبد المعتزلة لا مد للسبح من رمان تمكّل العمل معد الاعتقاديه من قله.

ولما أنّ اللبي على أمرَ بحمسين صلاةً في لينة المعراح، ثمّ نُسيحَتُ بمجرد أن اعتقده من قلم قبل رمان التمكّر على الععل والعمل، فلم يتمكن هو عليه الصلاة والسلام ولا أمنه على العمل، وإنما تمكّن البي والسلام ولا أمنه على العمل، وإنما تمكّن البي

مباد أنّ الناسخ ما هو؟ ولا حلاف بين الجمهور (١) أن القياس لا يصلح بالسحّاء أي القياس المطون لا يكون باسحًا لشيء عند الجمهور، سواء كان المعنى الموجب للقياس حليًا أو حفيًا (استحسابًا كان أو قيابً) وجوزٌ بعض الشافعية سح الكتاب بالقياس المستبط علّته من الكتاب، وسنخ السنة بالقياس المستنط علّته من الكتاب والبّة.

واستال الحمهور (١) باتفاق الصحابة رضى الله عيم، فإنهم كانوا مُجمعين على ترك الرأى بالكتاب والسنة (أى في مقابلتهما) وإن كانت السنة من الآحاد، على قال عمر رضى الله عنه في حديث الجين. كدما أن تقضى فيه برأينا، وفيه سنة عن رسول الله على وقال على من الوكن الدين بالرأى لكان باطن الحف بالمسح على من طهره، ولكنى رأيت رسول الله على على طاهر الحف دون باطمه، أولى من طهره، ولكنى رأيت رسول الله على يستح على طاهر الحف دون باطمه، (٢) واستدلوا أيضاً بأن ما تقدم على القياس المطون الذي يستح به من الكتاب أو السنة إن كان قطعياً لا يحوز نسحه به الانعقاد الإجماع على وجوب تقديم القاطع على عبره، ولا بعقاده على ترك الأضعف بالأقوى، ولأن القياس مُظهر وما فوقه من الأدنة مُثبت، فلا يصلح المطهر أن يكون ماسخًا للمثبت

(٢) وكدا الإجماع لا يصلح أن يكون ناسحًا للكتاب والسنة عبد أكثر العلماء؛ لأن الإجماع عبارة عن اجتماع الأراء، ولا مدخل للرأى في معرفة نهاية وقت الحسن والقبح عبد الله في الشيء حتى ينسخ الحسن، أو يأتي بما ليس فيه فيح، وجوّر عيسى بن أبان وبعض المعتزلة كون الإجماع باسخًا للكتاب والسنة.

ودليل الجمهور أولا: أنَّ الناس كانوا لا يحتاجونَ إلى الإجماع في عهده数، بل احتاجوا إليه بعد وفاة الرسول 海، ولا نسخ بعد وفاته 鐵 لأن

النسخ وظيفة الشارع.

وليا: أن الإجماع لا يعقد بحلاف الكتاب والسنة البنة، فلا يتصور أن يكون ناسحًا لهما، ولا يصلح أن يكون الإجماع منوحًا بهما أيصًا؛ لعدم تصور حدوث كتاب جديد أو سنة جديدة بعد وفاة رسول الله على ينسخ بهما الإجماع، وكذلك لا يكون إنجماع ماسحًا لإحماع آخر ؛ لأن الإجماع الثانى إن دل على بطلان الأول لم يحز ذلك الإجماع ؛ لأنه يكون باطلا، وإن دل الثابي على أن الأول كان صحيحًا، فالإجماع الثاني لم يصح العمل به ؛ لأمه قد طهر بطلانه من محقة الإجماع الأول، وإذا ظهر أن الإجماع والقياس لا يصلحان أن يكونا ما محقة الإجماع الأول، وإذا ظهر أن الإجماع والقياس لا يصلحان أن يكونا بالسحين تبيّن أن النسخ آإمًا يكون بالكتاب والسنة، وإنه يجوز نسخ أحدهما

بالآخر عندما ، ويتمرّع على هذا الحصر صور أربع: نسخ الكتاب بالكتاب، ونسخ السنّة (إذا كانت الثانية مثل الأولى أو فوقها في الفوة بلا خلاف) ونسخ السنّة بالكتاب، ونسخ الكتاب بالسنة المتواثرة، وهذا مذهب حمهور الفقها، والمتكلّمين من الأشاعرة والمعترلة، والمحقّقين من أصحاب الشاهعي.

أمثلة المواسخ ومسوحاتها. ١- سنخ الكتاب بالكتاب بحو قوله تعالى ﴿والدين يتوفّون مبكم ويدرون أرواجًا وصيّةً الأزواجهم مناعًا إلى الحول عير إحراج﴾ فإنه سنح بقوله تعالى: ﴿والدين يتوفّون مبكم ويذرون أرواجًا يتربّصن 
بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا﴾.

٣- مثال نسخ السنّة بالكتاب هو الترجّه في الصلاة إلى بيت المقدس سنة عشر أو مبعة عشر شهراً في المدينة، وهذا ليس بمذكور القرآن، بل كان ثابتاً بالسنّة، فسخه الله تعالى نقوله. ﴿ قولُ وجهك شطر المسجد الحرام ﴾ وحيث ما كنتم قولُوا وجوهكم شطره ﴾ فهذا ناسخ للسنّة التي أمر بها الناس بالتوجّه إلى بيت المقدمي.

الله عبا: "ما قبض الله مثال نسخ الكتاب بالسنة ما قالت عائشة رصى الله عبها: "ما قبض رسول الله نقط الله على الله تعالى له من النساه ما شاه \*\*\*، فإن ثبت هذا الجركان ماسخًا للكتاب، وهو قوله تعالى: ﴿لا يحل لك النساء من بعد﴾.

قال القاضى الإمام أبو زيد الديوسى: "لم يوجد في كتاب الله ما نُسخ بالسّة إلا بطريق الزيادة على النص".

<sup>(1)</sup> أعربه حيد الرداق في "مصنت" (١) (١) ع)

والحق أن هذا (فسخ الكتاب بالسنّة مجرد احتمال عقلي لم يوحد له مثال إلى بومنا هذا، ووجود مثال الحديث المتواتر لفظًا ومعنى محتلف فيه.

وُقَالَ الشَّافِعِي<sup>رِي</sup>: "لا يجوز (نسبِّح الكتاب بالسنَّة) لأبه يكون مدرجة (طريقًا ووسيلة) إلى الطعن".

استدل الإمام الشافعي ومن تبعه (١) بقوله تعالى: ﴿مَا يُنْسِخُ مِنْ آيَةٍ أُو نسها نأت بخير منها أو مثلها﴾ فإنه يدل على أن آية لا تسنخ أية أخرى إلا أد تكون الناسحة "حيراً" من الأولى أو (على الأقل) أن يكون مثلها، والسنّة ليست بخير من الكتاب ولا مثله، يل ولا من جسه؛ لأن الكتاب كلام الله وهو معجز، والسنَّة كلام الرشول وهو غير معجز، قلا يجوز سنخ الكتاب بالسنَّة (٢) وأيصنًا قال تعالى: ﴿مَأْتِ بِحَيْرِ مِنْهَا أَوْ مِثْلُهَا﴾ فعلم أنْ الأتى بالبدل في السبخ هو الله تعالى لا غيره، فيكون الناسخ أيصاً هو الله تعالى (٣) وبقوله: ﴿مَا يَكُونَ لَي أَنْ أبدكه من تنقاء نفسي إن أتَّبِع إلا ما يوحي إلى﴾، فأخبر تعالى أن الرسول ليس له ولاية تبديل الحكم، كما لا تكون له ولاية تبديل اللمظ.

دليل الجمهور عبلي جواز نسح الكتاب بالسة أنّ نسخ أحدهما بالآخر لم يمتمع عقلا، ولم يرد منعه سمعًا، فوجب القول مجواره، ودلك لأن النسع في الحقيقة بيان مدة الحكم كما بينا، فإذا ثبت حكم الكتاب لم يمتنع أن يبين رسول الله ﷺ مدة بقاء ذلك الحكم بوحي غير متلوء كما لم يمتنع أن يبينها بوحي متلو، ولاشك أن كليهما ينزلان عليه بأمر الله، وكما أنه لا يمتنع له بيان مجمل الكتاب بعارته لم يمتنع أن يبيّن بعبارته مدة الحكم المطلق، ألا ترى أن السبخ إسقاط الحكم في يعص الأرمان الداحلة تحت العموم (عموم الرمان) كما أن التحصيص إسقاط الحكم عن معض أفراد العام، فأدا جاز تحصيص عام الكتاب بالسة المتواترة أو المشهورة، قلما ذا لا يجوز بسح الكتاب وإسقاط بعض أحكامه بالسنة المتواترة أو المشهورة؟ وليس في هذا متابعة غير الوحي ولا من تلقاء نفسه ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي€.

وقال المصنف في مجتصر هذا الحواب وإنى نقول السنع بال مرو الحكم، وحائز للرسول الله بيال مدة حكم الكتاب، فقد بُعث مب فالتيل لماس ما يُرك إليهم وجائز أن يتولى الله بيال مدة ما أحرى على لسال رسوله، بأن يش مدة الحكم الذي أحراه على لسال رسوله مطلقاً ، وقول المصنف خلاصة لدليل المجمهور.

أنواع المسوخ وهو على أربعة أقسام: (١) بسح التلاوة والحكم جميعً (٢)ونسع الحكم دون التلاوة (٣) وبسخ التلاوة دون الحكم (٤) وبسح وصف الحكم مع بقاء أصله.

(1) مثال الأول بحو ما تُسعَ من القرآن في حياة البي الله بالإنساء وصرف القنوب عنه ، على ما روى أن سورة الأحراب كانت تعدل سورة البقرة ، قال الحس إن البي الله أوتي قرآنا ، ثم أنساه الله تعالى بعصه ، علم يكر ، أي لم يق من دلك النعص شيء لما رفع الله تعالى عن قلبه دلك ، وكان هذا النوع من لسح جائرًا في حياة رسول الله الله تعالى عن قله دلك ، وكان المائل : ﴿ سقرتك فلا تسبى إلا ما شاء الله ﴾ إذا أو لم يتصور السيان لكان الاستشاء حاليًا عن الهائدة ، ولفوله تعالى : ﴿ وهذه انقطعة في سورة الأعلى ، وهذه انقطعة في سورة البقرة دليلان على جوار الإنساء ، وإنما يكون الإنساء الكامل بنسيان التلاوة واحكم حميعًا

(۲) ومثال الثابي (بسح الحكم دون التلاوة) قوله تعالى: ﴿والدين يتوفّون مكم ويذرون أرواجًا وصية لأزواجهم مناعًا إلى الحول غير إحراح﴾ فقد نُسح حكمه بقوله تعالى: ﴿والدين يُتوفّون مبكم ويذرون أرواحًا يتربّص بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا﴾ ونسح الاحتيار بين العدية والصوم أو لا بقوله تعالى. ﴿ومن شهد مكم الشهر فليصمه﴾.

وأمَّا الرواية المنسوبة إلى عمر الله قال. كانت آية. "والشيخ والشيخة إلا زبيا فارجموها النتة نكالا من الله مقروءة متلوّة، ثم انتسخت تلاوتها في حياة الرسول ﷺ، لعمرف الله تعالى القلوب عن حفظها في حياته، قليس لها حقيقة، وبس مى هذا القول أسلوب الآبة ولا إعجازها، ولم يكن قرآنًا متلواً قط، راجع نكماة فتح المنهم لفصيلة الأستاد النحاثة الشيخ محمدتقى العثماني، وكدا راجع تفسير التحرير والتنوير لطاهر ابن عاشور، و إكمال المعلم خامع العلوم لعقلية والنقلية القاصى عياض عجد الموضوع معصد ومبرها، فالتعتبل بهذا القول لنسخ التلاوة وبقاء الحكم عير صحيح.

(٣) والمثال الصحيح للقسم الثالث الذي تُسبحت (تلاوته ولقي حكمه) قراءة الم متنالعات وقد كانت هذه القراءة قراءة مشهورة إلى رمال أبي حتيفة على وما لعده، ولكن لم يوحد فيه النقل المتواتر لدى يثبت بمتنه القرآل، لكنه لما صبح عن الل مسعود بولحاقه بمحصحه، ولا تهمة في روايته وجب الحمل على أنه بسبح تطمه (لفظه) ولقي حكمه -ومثنه ما روى عن الل عباس في قوله تعالى: ﴿وعددٌ من أيام أحر﴾ فأفضر فعدة من أيام أحر﴾ فأفضر فعدة من أيام أحر،

(٤) مثال نسخ وصف الحكم وإبقاء أصله (أصل الحكم) بحو سح فرصية صوم يوم عاشوراه وبقاء أصل الصوم نقلا، وهذا شرح قول المصنف: ويجور سح التلاوة والحكم جميعًا، ويجور نسح أحدهما دون الأحر (بسح الحكم بدون الالاوة، وسح التلاوة بدون الحكم (أو نسح وصف الحكم بدون بفس الحكم) ، ثم أشار المصنف إلى دليل النوع الثاني والثالث بقوله الأن للنظم (للفظ) حكمين أحدهم جوار الصلاة، وثانيهما ما هو فائم (أي حكم قائم) بمعني صيعته من الوحوب والحرمة وغيرهما، وكل واحد منهما مقصود بنفسه، فاحتمل كل واحد بيان المدة والوقت وهو المراد من النسع - .

وابه قد يبين الشارع انتهاء وقت جوار الصلاة بنظمه، وهو بسح تلاوته، وقد يدكر ابتهاء مدة العمل بحكم صبغته، وهو بسح حكمه، وقد يشير إلى انتهاء مدة كليهما، وهو بسخ التلاوة والحكم جميعًا.

<sup>(</sup>١) أصول البودوي مع شرحه "كشف الأسوار" لمنذ العزير المخاري (ج ٣ ٢٥٩)

وأشار المصنّف إلى العسم الرابع من المسوح، وهو بسح الوصف أي الصرورة أو العموم أو الإطلاق وبهاء أصل اخكم بفلا أو حاصاً أو معيِّداً بقوله والربادة على النص يسح عبدنا، ويكون ذلك السبح بتحصيص الحكم العام، أو بتقييد الحكم المطلق، فريادة وصف الخصوص على العام، وريادة وصف التقييد على المطلق بسح للعموم والإطلاق، وريادة على النص العام والنص المطلق، بحو زيادة الإيمان في رقبة الكمّارة وريادة التعريب على الحلد في حد الرماء فإبها ريادة على البص وبسح عبد، فإن المَيِّد (الرقبة المؤمنة) قد بسيح المطابق وهو الرقبة المطلقة بدون رعاية أي وصف، ولهدا قال المصنف ﴿ وَالْزِيَادَةُ عَلَى الْبَصَّ بَسَحَ عَنْدُنَا حلاقًا للشافعي<sup>ت</sup> فإنها نيان عنده أو تحصيص ؛ لأن بالزيادة يصير أصل المشروع (مثل العام والمعللة) معصَّ الحق لأن الحق المطلوب كان عامًا أو مطبقًا، فسريادة الوصيف صار اخلق هو العام مع أمر رائد وهو و صف الخصوص، أو صار الحق هو المطلق مع زيادة وصم القيد، فالعام بدون الخصوص، والمعلق بدون وصف القيد كأنَّه غير موجود فيما يجب حقًّا لله تعالى، لأن حق الله تعالى لا يقبل الوصف (الرائد) بالتجري بأن يكون البعص (مثل أصل الحكم) حقًّا له، والبعص الأخر (كالوصف) لم يكن حمًّا له، فيلزم في المثال المدكور بعد الزيادة أن يكون حق المنتمالي إعناق مطنق الرقبة من عير رعاية الرائد، وهو وصف الإيمان، حتى إنَّ المطاهر (الذي) قال لروحته: أنت على كظهر أمَّى) إذا مرض بعد ما صام (لتكمارة) شهرًا، فأطعم ثلاثين مسكينًا لم يجزه الآن حق الله تعالى هو الصَّوم الكامل (شهرين متتامعير) أو الإطعام الكامل (وهو إطعام ستين مسكيمًا) فكانت الريادة (أي حمل نصف الكفارة صومًا ونصفه إطعامًا) تسخًّا من حيث المعني .

وأماً في حقوق العباد فيقبل الحكم الوصف بالتجزى كما إذا ادّعى الله وخمس الله وخمس مائة على أحد، فشهد شاهدان بأنّ المدّعي عليه أدّى له الفّا وخمس مائة، وشهد احران بأنه أدّاه ألفًا، فإنه يثبت استيماء بعض حقه وهو الألف، وأمّا



مي حقوق لله تعالى لا يمكن هذا التجرى بأن صام عن بصف الكفارة ثلاثين يومًا، و'طعم عن بصفها الآخر ثلاثين مسكية، فهذا لا يصح.

ثم مرّع المصنف على هذا الأصل (هو أنّ الزيادة على النصر سنح) مسألة وقال ولهذا (لأحل أن الريادة على النص بسنح) لم يجعل عدماء من الفاتحة ركن في الصلاة بحبر الواحد ولا صلاة إلا بعائحة الكناب لأنه ريادة على النص ( لمطلق) ﴿ فاقر وا ما تيسر منه ﴾ فاتحة كان (المقروء) أو عبرها، والريادة على النص بننج، ولا يصبح بسنح الكتاب بنصر الواحد والقياس.

ثم فرَّع على هذا الأصل ثلاث مسائل أحرى وقال. وأبوا (أي ألكر علماها):

- (۱) ريادة المعى (أى تعريب الراني والرائية عامًا) حداً (على مسيل أمه جوء من الحدُّ وهو الحلد، وأمَّا سياسةٌ فلا تأس بالمعى أى تعريب عام) في حدَّرت البكر
   (۲) وأمكروا ريادة الطهاة شرطًا في طواف الريارة
- (٣) وأكروا ريادة صمة الإيمان في رقمة الكمارة، أي أنكروا هده الريادات الثلاث (عنى نص حد الرباء ونص طواف الريارة، ونص الكمارة) بحر الواحد والقياس ، لأن الريادة على النص نسح، ولا يصح نسح الكتاب بحر الواحد والقياس.
- (١) فالنص الموحب لحد الرئاهو قوله تعالى: ﴿الرابة والرابي فاحلدوا كل الحد منهما مائة جندة﴾ وحبر الواحد الذي يشت به الريادة على النص هو تونييه عامه.
- (٢) والنص الموجب للطواف هو قوله تعالى: ﴿وليطوفوا بالبيت العتيق﴾
   الواحد الموجب للريادة على النص قوله ﷺ: «الطواف بالبيت صلاة وشرطه شرط الصلاة إلا أن الله تعالى أماح فيه النطق.
- (٣) والنص الموجب لكفارة اليمين والطهار قوله تعالى ﴿أَو تَحْرِير رَقَّةَ ﴾
   وحبر لواحد الذي يدل على ريادة صفة الإيمان قوله ﷺ لرحل صرب أمنه ، ثم مدم

فحاء السي بجيمين، وذكر له الفصة، فأمره بإعباقها بعد امتحان إنماس، وأخر الرحل أن يعنفها في كفاره كانت عليه، وأمره بإعباقها في الكفارة لأحل أب كانت مؤمنة، فلا يحور الربادة على النص مهدا الخبر

تتمة في العرق بين التحصيص والسنخ والعرق بينهما من وحود

١٥- التحصيص يبل أن العام لم يشاول المحصوص، والنسخ يرفع المسوح بعد ثبوته.

٢- والتحصيص لا يرد إلا على العام، والسبح يرد عليه وعلى عيره

٣- ويجب أن يكون المحصيص متصلا عندما؛ لأنه بيان التعيير، و لسح
 لايكون إلا متراحيًا (في الأعلب).

التحصيص لا يجوز إدائم بنق به في العام شيء، والسبح يحور كدنت يعلى لا بد في التخصيص من بقاء شيء بعده، ولا حاجة إلى نقاء شيء في لسبح ٥- والتحصيص قد يكون بأدلة السبع، وقد يكون بأدلة العقل أيض، والتسمع لا يجوز إلا بالسمع.

٦-والتحصيص قديكون معلومًا، وقديكون مجهولا، والسح لا يكون إلا
 معلومًا، وهماك فروق أحرى تركتها للإيجار(١)

### أفعال المبي تي ومايجوز الاقتداء بهمنها

وقد دكرما في أول باب السنة أن أقسام سنته على ثلاثة: القولية، والهعبية، والتقريرية، وبعد المراع عن أبواع السنة القولية سنداً ومتناً ومتواتراً ومشهوراً وحر واحد، أراد المصنف أن يبحث عن السنة الفعلية وأقسامها من جهة صلاحبتها للاقتداء بها، فقال المصنف أوالدي يتصل بالسنن (ويتعلّق بها اقتداء واستدلالا) هي أفعال رسول الله على .

واعلم أن أفعاله عليه الصلاة والسلام على نوعين. احتيارية، وعير احتيارية، وعير احتيارية، وعير الحتارية، مثل ما المتيارية، والمراد نعير الاحتارية ما صدر عنه يجيج من غير قصده وإرادته، مثل ما صدر عنه في منامه، أو ما صدر عنه سهواً، فمثل هذه الأفعال لا يصبح الاقتداء بها

و. الأعال الاحتيارية أيصاً على بوعين: طبعية وعير طبعية، فانطبعية مثل الأكل والشرب والنوم، والخروج عن البيت والدحول فيه، وأمثالها، والاشك أن طريق هذه الأفعال تشريع للأمة، فالاقتداء به عليه قيه، صنة مستمرة ودريعة لنجاة الدارين، وأما نفس الأفعال فأمور طبعية تكون اختلافها باحتلاف الطبائع وحوائجها، وليس لها هيئة خاصة يُقتدى بها

والاختيارية غيرالطبعية نوعان (١) ما يكون خاصًا به ﷺ كوجوب التهجد وحرمة الصدقة والبكاح بأكثر من أربع، ونوم قلبه واستيقاظ عينيه، ولقاء الملائكة.

(۲) وما يكون تشريعًا وتعليمًا للأمة، وإنما قسم المصنف هذا النوع من أمعاله ﷺ، وإليه الإشارة في قوله تعالى: ﴿وما أَنَاكُم الرسول فحدوه وما يماكم عنه فانتهوا﴾ وفي قوله تعالى. ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾ وقوله تعالى ﴿قل إن كنتم تحدّون الله فاتبعوني يحبكم الله﴾

وقيها (من أفعاله علي أربعة أقسام: مناح، ومستحب، وواجب، وفرض، ووبها (من أفعاله علي قسم أخر (قسم حامس) وهو الرلة (وهن اسم لفعل حرام عير مقصود لداته للفاعل، ولكته يقع فيه لأجل فعل مباح قصده، فلا يكون قصده إلى الحرام ابتداءً، ومعد الوقوع فيه من غير قصد، وإدراكه أنه ممنوع لا يستقر عليه).

ولكنه (الفعل الصادر الأجل الرقة) ليس من هذا الباب (من باب ما يُقتدى به) في شيء؛ الأنه الا يصلح للاقتداء، ولكنه الا يخلو عن الاقتران والاتصال ببيان أنه رقه، وذلك البيان إمّا أن يكونوييان كونه زلة من جانب الفاعل نفسه، كما قال موسى عليه السلام بعد قتل القبطى ﴿هذا من عمل الشيطان﴾ فأضاف حطأ القتل

إلى نفسه لأحر الشيطان، وإمّا أن يكون من حانه تعالى كما قال تعالى ﴿وعصى أدم ربّه فعوى﴾ أى عصى ادم ربّه بأكل الشحرة التي بُهى عن أكنه، فعوى أى أحطأ، وكدلك قال، ﴿فأرلهما الشيطان عنه﴾ وإدا كان ذكر كون رئةً مقروبًا بالنيان بعد الفعل، علم بالصرورة أنّها غير قابلة للافتداء

### هل كان مأخذ أحكام الشرع له يهيد الوحى بنوعيه فقط أم كان معه الاجتهاد والإلهام والمام أيضًا؟

واعدم أنَّ الوَّحي بوعال طاهر وباطل، أمَّا الطاهر فتلاثة أقسام

(١) ما ثبت بلسال الملك، فوقع في سمعه بعد علمه ينط بالمبلّع بدليل قطعي، وهو الدي أبرل عليه بلسال الروح الأمين

(۲) والت من ثبت عدد، ووضع له بإشارة الملك من غير بيال بالكلام،
 وإليه أشار النبي ﷺ في قوله ﴿إِنَّ روح القدس بعث في روعي إنَّ بفسًا لن تموت حتى تستكمل ررقها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب

والثالث ما ظهر هي قده بلا شدية ولا مراحم ولا معارض بإنهام من الفتعالى بأن أراه الله سور من عده حلقه في قلد، كما قال تعالى: ﴿لتحكم بن الدس بما أراك الله﴾ فهذا وحي ظاهر كله، أي كل هذا المذكور من أقدم الوحي الطاهر، وأمّا الوحي بالباطن فهو ما يُنال باحتهاد الرأى بالتأمل في الأحكم المصوصة، واحتلف في هذا النوع من الوحي (وحي الباطن) (١) فأبي بعضهم أن يكون من خط النبي ﷺ، وإنما يكون خطه الوحي الخالص لا عير ومن أنواع وحيه المنام ﴿لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق﴾، ويكون الرأى والاجتهاد لأمّته

 (۲) وقال بعضهم: كان له العمل في (تبليغ أحكام الشرع بالوحي والرأى حميمًا

(٣) والأصبح عندنا هو القول الثالث، وهو أن الرسول ﷺ كان مأموراً مانتظار الوحى فيما لم يُوح إليه من حكم الواقعة، ثم العمل بالرأى بعد انقصاء مدة الانتظار، وهي حوف قوت المرض، وأشار المصنف إلى هذا الاحتلاف، وإلى القول الثانث الصحيح، وقال ويتصل بالسير (أي يتعلق بالسير) بنال طريقة وسول الله يَشْخُ في الأحد وإطهار أحكام الشرع بالاجتهاد، واحتلف في هذا المصل أي في هذه المسألة التي ذُكر تفصيلها، والصحيح عنديا أنه كان يعمل بالرأى ويسه على الخطأ، كما قال تعالى ﴿عَفَا الله عنك لم أدنت لهم﴾

### وعايتصل ويتعلق بسنة نبينا بين شرائع من قبله من الأنبياء

والقول الصحيح فيه أن ما قص الله تعالى ورسوله من تلك الشرائع من عير إنكار عبها (في الكتاب أو السنة) يلزم علينا العمل بها، عني أنها شريعة لرسودالله لا لعيره، فما ذكر الله تعالى في الكتاب من إنكار ورد عني تلك القصص، وما ذكر رسوله في السنة من الرد عليها، يكون دليلا على عدم حجبتها عبد، وعلى عدم جواز الأحد بها، وما يقع به ختم باب السنة هو متابعة أصحاب رسول الله الله الله المكن أن يكون بعض أقوالهم مسموعًا من المبي الله ملاجتهاد إذا انقطع طعمه عن الوحى فيما ابتلى به (أي في حكم أو واقعة كان يبتلى بعلها وبيان حكمها) وإذا كان يُخطئ في العمل برأيه، كان لم يقر ولم يُبق على الحلها أن يبته الله تعالى على خطئه، فإنه لما أدن المنافقين برأيه بالعود إلى المدينة في غزوة أحد، أعلى الله تعالى عفوه أولا، ثم نبهه على خطئه، فقال: ﴿عما الله عني أذنت لهم﴾

راذا أقر على شيء من دلك (من الحكم برأيه) كان هد الإقر ر دليلا قطعيا على الحكم الذي صدر عه برأيه، بحلاف ما يكون من غيره و الميان والحكم بالرأى والاجتهاد، فإنه (غيره عليه السلام) يكون قائمًا على حطته في اجتهاده الأنه ليس له طريق النبيه على حطته، وهو أي كون الاجتهاد حجة قطعية من السيرة دون عيره، مظير الإلهام، أي القدف في قلمه، فإنه حجة قاطعة في حقه في وان لم يكن الإلهام في حق غير بهذه الصعة، أي بصعة القطعية، لإمكن كثرة حظاً غيره وإمكان إقرار عيره على خطئه.

والحاصل أن حكم النبي يحيج باحتهاده ورأيه، وحكمه بإلهام الله بعالى وقدور في قلبه من غير نظر في النص بوغ من سننه العلم السلام في لروم الإطاعي، والأحديثهما

الاقتداء بأفعاله يهي التي كانت غير زلة وغير طبعية ومس غيرسهو

واحتُم في سائر أفعاله - الله وفي حكم الاقتداء بها، والصحيح ما قال حصاص إن ما عدما من أفعال الرسول الله أنه واقع على جهة (حكم حاص من الوجوب والفرض والاستحماب) يُقتدى به عليه السلام في إيقاعه (وامتدل) على تنك الحهة، وما لم بعدمه على أي جهة فعله؟ قلما: فعله عليه السلام محمول على أدبى مباول (مراتب) أفعاله، وهو الإباحة؛ لأن الاتباع أصل، فوحب التمسئ به حتى يقوم دليل حصوصه (حصوص ذلك المعل) به من في المحلومة وحسوصة (المسلم المعلى) به من المحلى ال

# متابعة أصحاب رسول الله يُبِين وبحث تقليد الصّحابي ويبعم عدد الأقوال من تقليد الصحابة إلى ثلاثة:

۱- قال أبو سعيد الردعى تقليد الصحابى واحب يترك به القياس؛ الاحتمال السماع والتوقيف يعنى الوقوف بأنه ثبت عنه قليلة (و) الإصابتهم (وصولهم إلى الصواب) في بفس الرأى بمشاهدة أحوال التبريل، ومعرفة أسباب بزوله.

٣- وقال أبو الحسس الكرخي لا يجور تقليد الصحابي إلا فيما لا يُدرك بالقياس.

٣- وقال الشافعي. لا يُقلد أحد مهم.

(١) تعريف المتقليد: وهو اتماع الإنسان غيره فيما يقول أو يفعل معتقدًا لمحقّبة فيه من غير نظر وتأمّل في دليله، أو الأخذ بقول وعمل من يعتمد عليه من عبر رعاية الدليل، كأنّ هذا المتّبع جعل قول العير أو فعله قِلادةً في عنقه من عبر معالة دين، يعنى هذا لا يكون اتباع الصحابة تقليدًا حفيقة لأنه عمل بالدليل معنى، كعيدًا السي على وإنما سمى اتباع الصحابة تقليدًا صورة، والفول الأول هو مدهب يجر الإسلام، وشمس الأثمة، وأبو اليسر، والمصنف (صاحب احسامي) وهو مذهب مالك وأحمد بن حسل هي رواية

ثم بيَّن الشيخ محلِّ الخَلاف والنراع هي وجوب تقليد الصحابي وعدم وحوبه، فقال. وهذا الخلاف (المذكور بين العلماء في وحوب تقنيد الصّحابي) في يل ما ثبت عليم من غير احتلاف بينهم، ومن عير أن يثبت أنه (قول الصحالي) لما يلم عير قائله، سكت (عنه) مسلّمًا له، أي في كل قول ثبت عن صحابي من عير الاحتلاف بيمهم في ذلك القول، ومن عير أن يشت أن دلك القول لم بدع عير قاتله، يكت عبه وسلمه؛ لأنه لو كان كذلك، أي ثبت أن عير القائل حين بلغه القول سكت عنه وسلَّمه؛ لوجب تُناعه لأجل الإجماع على دلك القول، فيجبُّ العمل به لأجل الإحماع، لا لأبه قول صحابي، يعني لوجوب التقنيد بقول الصحابي شرطان الأول عدم اختلافهم في قول صدر عن أحدهم، والثاني عدم ثبوت مكوت صحابي أحر على هذا القول؛ لأن في هذه الصورة يكوك لعمل الإجماع دور قول الصحابي إذ بالسكوت صار إحماعًا بيتهم، ولكن إدا احتموا في شيء لابد من الأحذ بأحدا لقولين أو الأقوال، لأنَّ الحق لا يعدو (لا يتجاور) أقوالهم لاتحصار الحق فيما قالوا، ولا يسقط قول بعضهم بقول بعص أحر عبد التعارص وعدم وجود المرحَّج؛ لأنه تعيَّن العمل بالرأى في هذه الصورة لأنَّه لم تجر المحاحَّة بينهم بالحديث المرفوع، أي لم يحتج أحد ممهم بالحديث المرفوع حتى يكون الترجيح به، فحلٌ قول الصحابي محلَّ القياس، أي صار مثل القياس في أنه إذا تعارص القياسان، يرجح أحدهما على الآخر إدا أمكن، وإلا يعمل بأيّهما شاء، فكدلك يعمل بالترجيح في التعارض بين القولين أو أقوال الصحابي .

تقليد التابعي: وأمّ التابعي (مثل الإمام أبي حنيمة (ع) (فإن كان لم يبلع درجة الفتوى في رمان الصحابة، ولم يراحمهم في الرأي، أي في القياس، كان مثل ماثر أثمة نصوى من السبع عن أنه لا يضح تقليده، كذا في أصول اسردوى) وإن راحمهم في المعتوى يجود تقليده، وقال السردوى وإن طهر فتواه في دمن الصحابة كان مثلهم في هذا الباب (في جواد تقليده) كالحسل المصرى، وسعيد الن المسبب، والمحعى، والشعبي، وشريح، ومسروق، وعنقمة، وهذا أي حور تقليد لما يعي المذكور عبد بعض مشايحا، حلاقًا للمعض، وهذا لأحل احتلاف الروايتين عن أبي حيفة، وذكر الصدر الشهيد في شرح أدب القاصى أن في تقيد النابعي عن أبي حيفة روايتين إحداهما أنه قال لا أقلدهم (التابعين) هم رجال اجتهدوا، وبحن رجال محتهد، وهو الطاهر (طاهر الرواية) من المدهد، والثابية ما ذكر في النوادر أن من كان من أثمة التابعين، وأفتى في زمن الصحابة وراحمهم في المتوى، صار مثلهم في جواز تقليده (الم

### باب الإجماع وبيان مفهومه ومن يكون أهلاله

الإجماع في اللعة ' (١) هو العرم، يقال: أجمع فلان على كدا، إدا عوم عليه، ومنه قوله تعالى حكاية عن قول نوح -عليه السلام- لقومه: ﴿وأجمعوا أمركم وشركاءكم﴾ أي اعرموا عليه، ومنه قوله ﷺ: ﴿لا صيام لم لم يُجمع الصيام من الليل.

(۲) ويأتى في الملعة بمعنى الاتماق أيصًا، ومنه أجمع القوم على كذا إدا
 اتفقوا، وهذا المعنى الثانى بناسب المعنى الشرعى للإجماع.

(٣) وفي الشريعة: عرفه الجمهور بأنه اتعاق المجتهدين الصالحين من أمة محمد ﷺ بعد وفانه في عصر من العصور على حكم شرعي.

<sup>(</sup>۱) كشعب الأسراد شرح أصول البردوي ح ٣٠١ (١

## الأقوال في من ينعقد به الإجماع أو من له أهلية الإجماع

احتنف الناس (العلماء) قيمن ينعقد مهم الإجماع

١- قال بعصهم لا إجماع إلا للصحابة (أى الإجماع المعتبر شرعًا هو إجماع الصحابة).

٢- وقال بعصهم ' لا إجماع إلا لأهل المدينة (أي الحجة الشرعية هو إحماع أهر المدينة).

٣- وقال بعصهم: لا إجماع إلا لعترة البي ﷺ وهم أهن بيته من أزواجه
وأعدامه وأبناء أهمامه وأحفاده.

 ٤- والصحيح عندما: أن إحماع أهل العدالة والاجتهاد حجة شرعية في كلّ مر

(١) ولا عبرة لفلة العلماء وكثرتهم.

(2) ولا بالثبات عني ذلك الاتفاق حتى يموتوا.

 (۳) ولا لمحالفة أهل الهوى، قيما سبوا إلى الهوى (أى هي نسبتهم إلى قعل أو قول أو عقيدة يكون أساسه هوى النفس).

(٤) ولا لمحالفة من لا رأى له في باب الإجماع والاجتهاد والعلم بالمسألة، لا فيما يستعنى فيه عن الرأى أى لا يحتاج فيه إلى الرأى، بل يشترك فيه الخواص والعوام، كوجوب الصلوات الخمس والركاة والعشر والجمعة والعبدين والأدان والصوم وغيرها، يعنى بعض العلماء اعتبروا لحجية الإجماع هذه الشروط المنعية كله أو بعضها، فرد عليهم المصنف بقوله: ولا عبرة إلخ .

الدليل على حجية الإجماع: قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ يَشَاقَنَ الرَّسُولُ مِنْ بِعَدُ مَا تَبِيلُ لِهُ وَمِنْ يَشَاقَنَ الرَّسُولُ مِنْ بِعَدُ مَا تَبِيلُ لَهُ وَيَسِمُ وقولُه تعالى \* ﴿ وَقُولُهُ تعالَى \* ﴿ وَقُولُهُ تعالَى \* ﴿ وَمُعَتَصِمُوا اللهِ وَكُونُوا مِعَ الْصَادَقِينَ ﴾ وقولُه تعالى . ﴿ وَمُعَتَصِمُوا بِعَلَى النِّيلُ اللهُ جَمِيعًا ﴾ وقولُه تَظَلَى . ﴿ وَمُعَتَصِمُوا بِعَلَى النَّسُلُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَلَا تَعْتَمَعُ أَمْتَى عَلَى الْصَلَاقَةُ وَفِي رَوَايَةً وَلَم يكن الصَلَاقَةُ وَفِي رَوَايَةً وَلَم يكن

الله لبحمع أمتى على صلالة و حاء موقوفاً على الل مسعود الما راه المؤمنون على فهو عبد الله حسن "-

أبواع الإجماع باعتبار الغوة والصعف ثم الإحماع على مراتب أى على أربد أبواع باعتبار المرتبة. (١) فالأقوى إحماع الصحابة بصاء بحيث صرّح كل والور رأيه في حكم الحادثه؛ لأبه لا حلاف فيه، كإجماعهم على حلافة أبي بكر، ثم عمر، فالصحابة تشمل أهل المدينة وعترة الرسول الله (فلا حاحة إلى تحصيصه، بالدكر).

(۲) ثم الإجماع الذي ثبت بنص وتصريح بعض الصحابة وسكوت البائير
 رض وعدم محالفتهم الأن السكوت في الدلالة على تقرير الحكم وتسليمه دور
 النص والتصريح.

(٣) ثم إحماع من بعد الصحابة (أي التابعين) على حكم ثم يظهر فيه قول
 (محالف) عمن سبقهم من الصحابة.

(٤) ثم إجماعهم (إجماع التابعين) على قول سبقهم فيه محابف (من الصحابة) فقد احتلف العلماء في هذا العصل (أى في هذا الإجماع من التابعين الدى يوجد فيه قول محالف من الصحابة) هل يكون هذا إجماعاً أم لا؟

 (۱) فقال بعضهم هذا لا يكون إحماعًا؛ لأن موت الصحابي المحاب لا يبطل قوله (وإلا لم يبقَ شيء من المداهب).

(٢) وعدما إحماع علماء كل عصر حجة (مطلق) فيما سبق فيه الخلاف (١٠) الصحابة) وفيما لم يسبق فيه الخلاف، لكمه (إجماع التامعين) فيما لم يسبق فيه الخلاف عمرلة المشهور من الحديث (حتى لا يُكفّر جاحده، وفيما سبق فيه الخلاف عمرلة الحديث الصحيح من أحبار الآحاد (فيوجب العمل دون العلم القطعي).

طريق رواية إجماع السلف: وإذا انتقل إلينا إجماع السلف (من الصحابة أو التابعير) بإجماع كل عصر على نقله (أي وصل إلينا بالإجماع) كان في معلى نقل (رواية) الحديث المتواتر (فيكفر جاحد ذلك الإجماع) وإدا انتقل إليه بالإفراد (أي

يه ربعة حر الواحد) كان كنقل (رواية) السنة بالأحاد، وهذا الإجماع كان يعيد البغير بأصله، لكنه انتقل إليها بالأحاد، فأوجب العمن دون العلم، ويكون مقدمًا على الفياس.

#### باب القياس، وهويشتمل على خمسة أمور: بيان نفس القياس وشرطه وركنه وحكمه و دفعه

 ۱۵ مالقیاس لغة : هو التقدیر (معرفة مقدار الشيء) یقال قس البعل بادهن أي قدره به (أي سو مقداره به) واجعته نظیر البعل الآخر .

وشره: هو أن العقهاء إذا أحدوا حكم الفرع (عير المنصوص) من الأصل (النصوص) سموا ذلك قياسًا؛ لتقديرهم الفرع بالأصل (أولا) في العلة (وثابًا) في العلم، أي القياس شرعًا: هو تعدّى حكم المصوص إلى عير المصوص لا تتراكهما في العلم، كتعدى حكم الخمر وهو احرمة إلى سائر المسكرات لأجل لا تتراكهما في العلمة وهو السكر، قال الله على مسكر خمره أي كالحمر في الحرمة لأجل السكر.

۲- وأما شروطه فأربعة (۱) فأن لا يكون الحكم محصوصاً بالأصل (دليصوص) بنص آخر، كقبول شهادة رجل واحد، وهو حُرَيمة بن ثابت، وهذا الحكم (قبول شهادة الواحد) مخصوص به بالنص كرامة له، فلا يقاس عليه عيره في قبول شهادة الواحد لعدم وجود شرط القياس

(۲) وأن لا يكون حكم الأصل (لمصوص) ماثلا عن القياس وحلافًا له،
 أن كان الحكم غير معلول، فلا يمكن القياس به.

ودلك الأصل مثل إيحاب الوصوء بالقهقهة في عبر صلاة الحارة وسجدة التلاوة، وليس هنا للحكم وهو وحوب الوصوء، أي علّة ناقصة للوصوء، فورد هما الحكم على خلاف القياس، أي بدون علّة توحب قياس عبر القهقهة عليها هي طعم الوضوء وإيجاب الطهارة، فإنّ الشرع جعل القهقهة ماقصاً للوصوء من عبر أي عصمة حقيقية أو حكمية، حتى لو ارتد في الصلاء -والعياد بالله الا ينقص

وصوده، ولا يصبح قياسه على الفهفهة؛ لأن مقص الوصوء بالمهقهة سمعر محص عبر معدول بعلّة حتى يقاس عليها عيرها، ولا يتعدى هذا الحكم أي بفص بوصوء بالفهفهة إلى صلاة الحيارة وسجدة التلاوة؛ لأنه ورد على حلاف لفياس في صلاة مطلقة أي كاملة (دات ركوع وسحود) فلا يتعدى إلى عيرها

(٣) وأن يتعدى الحكم (١) الشرعى (٣) الثابت بالنص بعيمه (٣) إلى فرع مو بطير الأصل (هي العلة) (٤) و لا نص فيه (في العرع) فهي داحل هذا الشرط الثابت الربعة شروط (١) كون الحكم شرعيًا ثابتًا بالنص (٣) من عير تغيير (٣) إلى فرع هو بطير الأصل (٤) وعدم وحود النص في العرع (ومسذكر فوائد هذه الفيود عن قريب إن شاه الله تعالى).

(۱) هلا يستقيم التعليل أى القياس وجعل المحامرة علّة لإطلاق اسم خمر على سائر الأشربة الآن القياس وجعل الوصف (المحامرة) علّة إنما يكون لاستنبط حكم شرعى، وهذا (إطلاق لفظ الخمر على سائر الأشربة) حكم لغوى دون شرعى؛ لأنّ هذا الإطلاق كان قبل الشريعة أيضًا، ولأن إطلاق لفظ على معنى من المعانى من لوازم اللعة وعمل أهل اللغة.

(٢) ولا يستقيم التعليل أى قياس صحة ظهار الدمى بظهار المسلم، بأل يقدل عكما أنه يصبح طلاق المسلم وطهاره كذلك يصبح طلاق الذمى وظهاره؛ لأن من شرط القياس أن لا يتغير حكم الأصل في العرع، وهنا قد تعيّر الحكم مى العرع، فود ظهار المسلم حرمة موقّتة ومنتهية بأداء الكفارة، وظهار الدمى ألدى وحرمته مطلقة وحالبة عن الغاية والنهاية؛ لأنّ الذمّي ليس أهلا للكفّارة فإنها عادة فقد تغيّر حكم الأصل في العرع، فصارت الحرمة المقيدة مطلقة، وتعيّر حكم الأصل.

 (٣) ولا يستقيم القياس لتعدية الحكم (حكم عدم فساد الصوم بالإعطاء باسيًا) من الناسي إلى المكره والخاطئ؛ لأن عذرهما دون عذر الناسي، فكالماسية فللماسية فكالماسية فللماسية فلاسية فللماسية فلاسية فلماسية فللماسية فلماسية فللماسية فلماسية فلماسية فللماسية تهديته إلى ما ليس منظير للأصل، فإن عدر المكرّ، والخاطئ عير عدر الماسي؛ لأبها داكران، ولكن أحدهما يُكره بالإفطار والآخر يحطئ نفسه.

(٤) ولا يستقيم القياس لاشتراط الإيمان في رقبة كمارة اليمين والطهار، ولاشتراط الإيمان في من هو مصرف الصدقات الواحة لأنه تعدية الحكم (وهو وصف الإيمان) إلى ما فيه نصن مع تعيير الحكم؛ لأن في رقبة كمارة اليمين والطهار وفي مصرف الصدقات الواجبة النص المطلق موجود، وهو مطلق الرقبة ومطلق المعقير، ولو قيس مرقبة كمارة قتل الخطأ، يلزم القياس في محل النص، وتقييد حكم مطلق الرقبة بالرقبة المؤمنة، وهو تعيير الحكم في الفرع، وكدلث في قياس مصرف الصدقات الواجبة على مصرف الكمارات و مصرف صدقة العطر، يلزم القياس في محل النص، وكذلك يلزم تقييد حكم مطلق الفقير بالمقير المؤمن، وهو تعيير الحكم في الفرع، وكدلث من قيات القياس في محل النص، وكذلك يلزم تقييد حكم مطلق الفقير بالفقير المؤمن، وهو تعيير الحكم في الفرع.

(٤) والشرط الرابع أن يبقى حكم الأصل (المصوص) بعد التعليل (بعد إحراج علّة القياس) على ما كان قبله (قبل التعليل) لأنّ تعيير حكم النص في نفسه سرأى ماطل، كما أبطناه (تعيير الحكم) في العرع أي تعيير الحكم في الأصل باطل كما أن تعييره في المرع بعد التعدية ماطل

ولما ورد أنكم عيرتم الحكم معد النعليل بالكيل في هذا الحديث. الا تبيعوا الطعام بالطعام إلا سواء بسواء، الأن الحكم كان قبل التعلم شاملا للقليل والكثير، وأنتم حصيصتم جوار بيع القليل بدون المساواة في الكيل، فعيرتم الحكم معد التعليل.

فأجاب عنه المصنف بقوله وإنما حصصنا القليل من قوله عليه السلام الاتبعود الطعام بانطعام إلا سواء بسواء الآن استثناء حالة التساوى دل على عموم صدره في الأحوال، ولن يثبت اختلاف الأحوال إلا في الكثير (الذي يحتمل الفاصدة والمحازفة والمساواة بالكيل) قصار التغيير بالبص مصاحبًا للتعليل، لا أن التعبير جاء من أجل لا إن التعبير جاء من أجل

التعليل، فعموم أحوال صدر الكلام في النص إنما يكون في الكثير الذي يسوي الكيل، أو يكون فاصلا (رائدًا) أو يكون مجارفة دون القليل الذي لا يُعرف مقداره بالكيل.

(٥) وكدلك جوار الاستدال بالقيمة في باب الركاة (وصدقة العطر) ثبت بالبص لا بالتعليل (أى لا بجعل دفع حاجة الفقير علّة) لأن الأمر (في قوله تعالى فرأتوا الركوة) وفي قوله تعالى: ﴿وأتوا حقه يوم حصاده﴾ وفي قوله تعالى فرحد من أموالهم صدقة) بإنجاز ما وعد للعقراء ررقًا لهم مما أوحب لرص بعب عبى الأعبياء من مال مسمّى لا يحتمله (أى لا يفي دلك المال دفع جميع حاجات العقراء) مع احتلاف المواعيد، قدلك الأمر يتضمّن الإدن بالاستبدال لإيفاء جميع حاجات حاجاتهم، قصار التعيير بالص مجامعًا للتعليل لا بالتعليل

شرح العبارة. أي لما أمر الله تعالى الأعباء بأداء الركاة وأمر رسوله بأحد الصدقة مهم (هي الأيات المتلوة) أمر بإيماء ما وعد الله تعالى ررق للعقراء عا أوجب لعمه أي عم أوجب الله تعالى على الأعباء حقاً لنصه من مال مسمى أي من مال معين لا يحتمل ذلك المال إيماء جميع مواعيدهم وأرزاقهم مع احتلاف تلك المواعيد (واحتلاف حوائجهم) قهذا الأمر يتصمن الإذن باستندال عين الواحب بالقيمة التي تكمى حوائجهم ومواعيدهم المحتمة، فصار التعبير من المال المسمى إلى القيمة بالنص موافقاً ومقاربًا للتعليل، لا أن التغيير بالتعليل فقط، بل دكرنا التعليل (وهو دفع الحاحة عن الفقير) استدلالا بالنص الموجب للتعبير، والتعليل في الحقيقة بيان لحكمة تغيير ما في النص من عين المال إلى القيمة، لا أنه وجه مستقلً لتغيير ما في النص".

ولما ورد على كلامه السابق أمه إذا كان التعيير من العين إلى القيمة، ثت بالنص، فما هي فائدة تعليلكم؟ أجاب عنه المصنف وقال: وإنما التعليل لحكم شرعي، وهو صلاح المحل (القيمة) للصرف إلى الفقير مدوام يده عليه معد الوقوع لله تعالى بامتداد اليد، أي يقع المال في يد الله ابتداء أثم

بدريهدن في شرح المشحب ر بد العقير ؛ فإن الغنى أو المصدق يحرج ماله أو لا فه ، ثم يعطى الفقير الذي أمر الله الله أو لا من الله على أن الصدقة تقع في يد الله أو لا ، ثم في يد اله وعطاء يده ، الهذر تُديًا، كما في قوله تعالى: ﴿أَلُم يعلموا أَنْ الله يقبل التوبة عن عباده وبأحد الهدقاب) وقال تعالى لرسوله ﴿ ﴿ حَدْ مِن أَمُوالُهُمْ صَدَقَةٌ تَطَهِّرُهُمْ وَتَركِّيهُمْ

وحاصل الحواب: أن الغرض الأساسي في أداء الزكاة والصدقات هو حصول رصالة وابتغاء مرضاته بتقديم شيء من ماله وإنهاقه في سبيله، والفقير آلة صلة لهذا الإنفاق، فبالتعليل ظهر أنَّ ما يصلح للمقير هو ما يدفع حاحته، ودفع المرجة إنى يمكن بدفع القيمة والاستبدال بالعين التي لا تكفي لدفع الحاجات المعتلمة، فلا بد في الاستبدال أن يكون بشيء يصلح دفع ضرورة الفقير، لا بما لايكن انتفاعه ودفع حاجته به .

ثم ذكر المصنف ثلاثة تطاثر لهده المُسألة (مسألة الاستندال بالقيمة) وأشار فيها إلى اخواب عما يرد عليها، وهو أن كون التعليل في الاستندال بالقيمة لحكم شرعي، وهو صلاح المحلّ للصرف إلى العقير نظير (١) ما قل: إن الواجب في تعهير الثوب هو إزالة المجاسة، والماء آلة صالحة للإرالة، هما عيّرنا الحكم بالتعليل س الماء إلى سائر المائعات في جوار التطهير بها، مل ذكر الماء في النص ( لحديث) عمى سبيل التمثيل لكل ماتع يمكن به التطهير وإزالة النجاسة، فَأَخِذَ العموم (عموم " يصح به إرالة المجاسة) من دلالة المص دون التعليل والقياس، فالتعليل لإطهار العلة التي أشار إليها النصء

(٢) وكذلك ما عيرنا النص في تكبير الافتتاح بجواز "الله أحلُّ والرحس أعظم الأن الواجب في افتتاح الصلاة تعظيم الله تعالى بكلِّ عضو من البدن. والنكبير المدى أحتير للافتتاح هو ألة صالحة لجعل فعل اللسان تعظيمًا له، فإن قوله تعالى ﴿ ﴿ وَرَبُّكَ فَكُبُّر ﴾ وقوله ﷺ. •مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير ا يدلان على هذا المعنى وهو التعظيم اللساني، فخصص البي 越 الله أكبر، لأحل

أن اللسان الله لإطهار تعطيمه تعالى، فأولوية "الله أكبر" لا تنافى جوار عيره مما يدل على التعظيم.

(٣) وكدلث الإفطار عمداً في رمصان هو السب لوجوب الكفارة، والوقاع عمدًا ألة صالحة للإفطار الموجب للكفارة، فما غيَّرنا النصَّ بوجوب الكفارة بالأكل والشرب عمداً من اخصوص إلى العموم، بل النص نفسه يدل على هذا اللعبي وهو أن الإفطار عمدًا في رمصان موحب للكفارة، والوقاع آلة من آلات الإفطار ؛ لأن الرجل السائل قال " هلكت، فلما سأله البيِّ ﷺ بِمَ هلكتَ؟ لم يقل: بالوقاع فقط، بل قال واقعت على امرأتي في رمضان، أي أفطرتُ صومي عمدًا بالوقاع، وبعد التعليل تنقى الصلاحية (أي صلاحية الماء لإرالة النجاسة، وصلاحية التكبير للتعظيم وصلاحية الوقاع للإفطار) على ما كان قبله، فعالتعليل طهر كون الأمرر التلاثة آلة صالحة ، ومهدا أي وبكون الركاة حقًا واجبًا للفقير تقع في يد الله أولاً، وفي يد العقير ثانيًا تبيّن وطهر أن اللام في قوله تعالى ﴿إنما الصدقات للهقراء والمساكين﴾ إلى أحر الآية لام العاقبة أي تصير الصدقات لهم معاقبتها، أو الدليل على كون اللام في هذه الآية للعاقبة ما يأتي: وهو أنَّه تعالى لما أوجب الصرف إليهم (إلى هؤلاء المِرَق الثمانية) بعد ما صار صدقة (أي بعد ما أحرح المالك عن ملكه، ووقع في يدالله أولا ويقي وقوعه في يد الفقير ثانبًا صار صدقةً، وداك إنما يكون معد الأداء إلى الله، ثمَّ إلى المقبر حتى يقبصه ويصير ملكًا له، فصاروا (أي الأصناف النمانية) على هذا التحقيق (وقوع الصدقات في يدالله، ثمَّ في أيديهم) مصارفُ (لها) باعتبار (الفقر) والحاجة، وهذه الأسماء (الثمانيةأو هده الأوصاف) أسباب الحاحة وهم (هؤلاء العرِّق) بجملتهم للزكاة بمؤلة الكعبة للصلاة، وكلُّها قبلة للصلاة، وكلُّ حره صها قبلة، فكما أن التوجه إلى جزه مر الكعبة يَاهي لصحة الصلاة، كذلك أداء الصدقات إلى واحد من هؤلاء يكفي لصحة الصدقات.

به ركن القياس لركن في النعة هو الحانب الأقوى من الشيء، وهي عرف الهعهاء، ركن لشيء هو ما لا وحود له إلا به، كالقيام والركوع والقعود والسحود مصلاة، ولم لم يكن للقياس وحود إلا بالعلّة المشتركة بين الأصل والفرع حعلت وياله، وهي مناط الحكم ومدار الفياس، وعد، لأصوليين هو ما يأتي وأما رك ما جُعِر عَلَمًا (علامة) على حكم النص، حال كوبه نما استمن عليه النص (أي من الأوصاف التي اشتمن عليها النص) وجعل الفرع بطيراً بلمن، أي للأصل هي حكمه الأصن بوجود دلث الوصف في الفرع، فركن القياس هو الوصف الذي على علامة لحكم النص، وقد اشتمن النص على هذا الوصف وحميل الفرع بطير عليه طير عكمه (في حكم الأصل) بوجود دلث الوصف في الفرع.

وغا سمّى ذلك المعنى الدى هو علّة الحكم علّماً أي علامةً؛ لأن الأسباب والعلل الفقهية ليست بجوحية، بل علامات ومعرّفات للأحكام، والموحب هو الله تعالى، وبالإشارة إلى هذه الكتة قال فعد حص علمًا ولم يقل علّة

وهو (أى دلك الركر) الوصف الصائح المعدّل بطهوره في جس الحكم العلّل به، (١) وبعلى بصلاح الوصف ملائمته أى موافقته، وهو أن يكود، وافقًا لعمل مقولة عن رسول الله وهي وعن السلف (فإنهم كانوا يعلّلون بأوصاف ملائمة لعمل مقولة عن رسول الله وهي وعن السلف (فإنهم كانوا يعلّلون بأوصاف ملائمة وماسة للأحكام، فما كان موافقًا لها يصلح أن يكون علّة، وما لا يكون موافقًا لها، لا يصدح أن يكون علّة، (٢) وعدالة الوصف تطهر بالتأثير بأن يكون لحس ذلك الوصف تأثير في حسن ذلك الحكم في موضع آخر بصاً أو إجماعًا) مثال الملائمة والعدالة في دلك الوصف كقول في التيّب الصغيرة: أبوها أو جدّها يروّجه كرمًا؛ لأنها صغيرة، فأشبهت البكر الصغيرة، فهذا تعلين بوصف ملائم (وهو لصغر) لأن الصغر مؤثر في إثبات ولاية المناكح، والمناكح حمع مبكح اسم مكان أو اسم رمان من البكاح، أي في ولاية تثبت وقت البكاح أو في مكان النكاح، أو جمع المكح بمعنى المصدر وهو الإمكاح

وإنى يكون الصغر مؤثرًا في ولاية إلكاح الصغيرة لما يتصل سب الصغر من العجر في تصرف بعينها، كما تكون عاجرةً عن التصرف في مالها، فالصعر يؤثرُ مي ولانة الإنكاح كتأثير الطواف (في عدم محاسة سؤر الهرة) لما يتصل بالطواف مر الصرورة (صرورة تعدّر الاحترار وصول الأوابي عبها) في الحكم المعس به وهو سقوط مجاسة سؤر الهرَّة في قوله عليه السلام ﴿ الهرَّةُ لِيسَتُ سَتَجَسَ إِنَّى هِي مِنْ الطوافين أو الطوافات عليكمه أي سؤر الهرَّة ليست نتجس، ولا يصح العمر بالوصف (أي حملها علَّة للحكم) قبل الملائمة (قبل الموافقة للحكم) كما لا يصم العمل بشهادة الشاهد قبل ثنوت الأهلية؛ لأنه أي الوصف أمر شرعي، فيتعرُّفُ صلاحه من جانب الشرع، وإنما يُعرف دلك إدا كان موافقًا للعلل المنقولة عن السلف، وإذا ثبت الملائمة، جار العمل به، وكذا لا يصبحُ العمل به قبل طهور عدالته عندنا بأن يكن مؤثرًا، فالمدالة هي الأثر ؛ الأنه (الوضف) يحتمل الردَّمم قيام الملائمة وقبل طهور أثره، فيتعرف صبحته بطهور أثره في موضع من المواضع، كطهور أثر الصيغر في ولاية المال، وظهور أثر الطواف في سقوط نجاسة سؤر الهرة، وهو أي تعرّف صحة الوصف بطهور الأثر بظير تعرّف صدق الشاهد بظهور أثر دينه في منعه، واجتبابه عن تعاطى الحرام وارتكاب محطور ديم.

تقديم الاستحسان على القياس وعكسه

ولم صارت العلّة عدما علّة بأثرها قدّمنا على القياس الاستحسان الذي هو قياس حمى إدا قوى أثره (أثر الاستحسان) وقدمنا القياس لصبحة أثر وصعه لباط (الحمي) على الاستحسان الذي ظهره أثر وصعه وخعى فساده؛ لأن العبرة نقرة الأثر وصحته دون الظهور.

مفهوم الاستحسان وأنواعه

 ١- الاستحسان في اللغة: مأحوذ من الحسن وهو عد الشيء واعتقاده حساء تقول: استحسب الشيء أي اعتقدته حساً. حوى الاصطلاح \* هو العدول عن موجب القياس لدليل هو اقوى مه ،
 مو ، كال دلك الدليل قياسًا آخر أقوى أثر علته ، أو حرًا أو إجماعًا أو صرورةً فلاستحسان (١) قد يكول بقياس حعى الأثر ، (٢) وقد يكول لأجل حبر بقدة على القياس ، (٣) وقد يكول لأجل الإجماع ، (٤) وقد يكول لأحل

الصرورة، وليس الاستحسان بحارج عن الأدلة الأربعة

وأشار المصبّف بقوله: قدّمنا على القياس الاستحسان الدى هو القياس المهمى إلح إلى أن الاستحسان نوع من القياس الدى هو أحد الأدلة الأربعة، والواقع في المرتبة الرابعة منها، فون القياس على نوعين جلى وخعى، والاستحسان هو القياس الخفى لا أنه نوع آحر من الأدلة، فقدّمنا الاستحسان الدى هو قياس خفى إذا قوى أثره على القياس الجلى الذى ضعف أثره، وقد نقدًم النياس الجلى الذى ضعف أثره، وقد نقدًم النياس الجلى غلى الاستحسان الدى هو قياس خفى إذا قوى أثر القياس الباطل وظهر أثر الاستحسان وخفى فساده.

(۱) مثال تقديم القياس على الاستحسان لقوة أثر القياس وضعف أثر الاستحسان كما قال المصنف: وبيان الثانى فيمن ثلا آية السجدة في صلاته آنه يركم (في محل السجدة) قياسًا؛ لأن النص قدورد به، قال الله تعالى: ﴿وبحرّ راكعًا وأناب﴾ وفي الاستحسان لا يجوز (الركوع بدل السجود) لأنّ الشرع أمرنا بالسجود لقوله تعالى: ﴿وماسجدوا لله ﴾، والركوع حلاقه، كسجود الصلاة (فإنه عبر ركوعها) فلهذا، أي عدما ذكرن من أن الركوع خلاف السجود حقيقة أثر فعجر محص؛ لأن قيام الركوع مقام السجود معلاقة الخضوع مجزء لكنّ القياس فمجود محص؛ لأن قيام الركوع مقام السجود معلاقة الخضوع مجزء لكنّ القياس فمعودة حتى لا يلزم السجود بالبلر، وإمّا العبادة المقصودة فتلزم بالبلر، وإمّا العبادة المقصودة بلزم بالبلر، وإمّا العبادة المقصودة بلزم بالبلر، وإمّا العبادة المقصودة بلزم بالبلرين الذين المتعود من السجود مجرد ما يصلح تواضعًا ليحصل به مخالفة المشركين الذين استعوا عن السجود بله تعالى استكبارًا، والركوع في الصلاة بدل السجود يعمل

هذا بعنو، وهو النواضع، بخلاف منحود الصلاه والركوع في عدى أن فر حارج الصلاه، فوله لا ينوب عن منحده البلاوة، فصار الأثر الجمي للنباس، في حصول عفصود بالركوع مع الفساد الطاهر، وهو العمل بالمحار أولى من الأ بعاهر للاستحسان، وهو العمل بالحقيقة مع الفساد الجمي، وهو حمل عد الفصود مساول بعمصرد، وهذا أي القياس الذي يرجع على الاستحسان عود أثره لباطن قسم عراً أي فل وجوده، فإنه لم يوجد إلا في ست أو سبع مسائل

وأن القيم الأول وهو تقديم الاستحسان لقوة أثره على القياس أكثر من أن يحصى، ثم لحكم المستحسن بالقياس الحمى (أى بالاستحسان) يصح تعديته بن محل آخر، لأنه وإن احتص باسم (الاستحسان) فهو قياس شرعى في احقيقه وحكم لقياس التبرعي التعدية (تعدية الحكم من الأصل إلى العرع).

وللاستحسان أنواع أربعة (١) الاستحسان بالقياس، كاستحسان عدم بالة لركوع عن سجدة التلاوة، وإن كان الراجع هنا القياس الجلي

(۲) الاستحسال بالأثر، وهو أن يرد النص (الحديث) بحلاف القياس، واستُحسن العمل بالنص القياس بأن واستُحسن العمل بالنص قيترك القياس به، مثل عقد السلم، فإن القياس بأن حو ره لأن المعقود عليه الدي هو محل العقد معدوم حقيقةً عبد العقد (وهو المسلم في) إلا أنا تركنا القياس بالأثر الموجب الترحّص في عقد السلم

(٣) والاستحسان بالإحماع، وهو أن يبعقد الإجماع على خلاف القياس العدهر، مثل الاستصباع فيما فيه للناس تعامل، بأن بأمر إسمانًا أن يحرر له حقا أو يحمط نه ثونًا مثلا بكدا، وبين صفته ومقداره، ولا يدكر له أحلا، ويسلم إله الدراهم قبل العمل، أو لا يسلمها قبله، فإنه يحور استحسابًا، و القياس بقتصى عدم حواره؛ لأنه بيع عمل معدوم حقيقة، ولكنهم استحسوا ترك القاس نلاحماع الثانت نتعامل الأمة من غير نكير، فتركوا القياس في مقابلة الإحماع

(٤) والاستحسال بالصرورة، وهو أن يُترك القياس الظاهر لصرورة دعت إليه، مثل نظهير الحياص والأبار والأواني، فإن القياس يأبي ظهارة هذه الأشاء مهد تمجيسه و لأنه لا يمكن صب الماء على الحوص أو الشر للنطهير ، وكدا الم الدخل من الحوص والدي يتبع من البشر يتمجس بملاقاة المحس والديو المحس يتمجس أيضًا بملاقة الماء ولا ترال تعود وهي بحسة ، وكذا الإناء إذا لم يكن هي أسهده ثقب يحرح منه الماء إذا أحرى الماء على أعلاه و لأن الماء المحس يجمع هي أسهده ، فلا يحكم بطهارته إلا أمهم استحسنوا ترك العمل بموجب القياس للصرورة المحورة وقي سقوط الخطاب

تقدم الاستحسان على القياس ألا يُرى أن الاحتلاف في النمن قبل قبص المبع لا يوجب عين الدنع قياسًا؛ لأنه المدعى (مدعى ريادة النمن) ويوجه استحسانًا؛ لأن الدنع يبكر وجوب تسليم المبع شمن ادعاه المشترى، فقدم الاستحسان على القياس على عكس المثال الأول (تقديم القياس على الاستحسان) وهذا (أى حكم الاستحسان) حكم تعدى إلى الوارثين أى إدا مات البائع قبل قبص المبيع، فاحتلف وارثهم، يُحلّف ورثة البائع استحسانًا لإنكاره تسليم المبيع بما ادّعاه ورثة المشترى من النمن، وكذا تعدى هذا الحكم إلى الإحارة يعنى إدا احتلف المؤجر والمستأجر في مقدار الأجرة قبل قبص المستأجر الدار المستأجرة، يُحلف المؤجر استحسانًا لإنكاره تسديم المستأجرة بما يدعيه المستأجر من الأجرة، وأمّا إدا احتلف في النمن بعد قبص المبيع علم يجب به يمين البائع إلا يالأثر الوارد في عين البائع بحلاف القباس أى يترك القياس لأجل الأثر عند أبي حيفة وأبي يوسف، علم يصح تعديته (تعدية احكم الثانت) بالأثر إلى الوارثين أو إلى الإجارة

واعلم أن تحصيص العلّة عبارة عن تحلّف الحكم عن الوصف الدى جعل علّة في بعض العبور، بأن كان الوصف موجوداً، ولم يكن الحكم موجوداً، وهذا جائر عبد القاضى الإمام أبى ريد وأبى الحسن الكرحى وأبى بكر الرارى وأكثر العراقيين، وهو مدهب مالك وأحمد بن حسل وأكثر المعترلة، ودهب مشايخ ديارنا (البحاريون) قدياً وحديث إلى أنه لا يجور، وهو أظهر قولى الشاهعي، ومحتار العسق، وتحسد المعتف، وتحسد على وتحسل، وتحسك من أنكر جواره بأن وجود العلّة مع تحلّف حكمها مناقصة تفسد

به العلّة؛ لأن الوصف الذي حعل علّة إذا وجد متعربًا عن الحكم لا يحلو من ال يكون امتباع الحكم لمانع أو لعير مانع، والثاني ظاهر الفساد، إذ التحلف بلا مانع مناقصة بلا حلاف، وكذا الأول لأن علل الشرع أمارات وأدلّة على أحكام الشارع، فكان بمرلة ما لو بص الشّارع هي كل وصف أن هذا الوصف دليل على هذا الحكم أينما وجد، فإذا حلّ الدليل عن المدلول كان مناقصة.

ثم أحار بعص مس مشايحا تخصيص العلة برعم أن دلك مذهب عدم، النهاة مستدلين بأنهم قالوا: بالاستحسان، وليس ذلك إلا تحصيص وجود العلة مع عدم الحكم لمانع، فإن في صورة تقديم الاستحسان على القياس يمنع الاستحسان حكم القياس مع وحود علة القياس، فليت أنهم قائلون بتخصيص العلة، فرد المصنّف دلك وقال. ثم الاستحسان ليس من باب خصوص العلل؛ لأن الوصف الذي جعل علة، لم يجعل علة في مقابلة المسّ (من الكتاب والسنة) والإجماع والصرورة، فعدم الحكم مع وجود العلة (الوصف) ليس لأجل تحصيص العلة، بل لأجل تقديم النص والإجماع والضرورة على القياس وعلته، فكأنّ العلة غير موجودة، ولأن في العمل بالضرورة إجماعًا، والإجماع مثل الكتاب والسنة في تقدّمه على القياس، وكذا إذا عارض القياس استحسان أوجب عدم الحكم؛ لأن العلة القوية (علة الاستحسان) تمنع العلة الفيعية (علة القياس) عدم الحكم؛ لأن العلة القوية (علة الاستحسان) لعدم العلة، لا لمنع مع قيام العدة ووجودها.

وكذا أى مثل ما قلبا في القياس مع الاستحسان نقول في سائر العلل المؤثرة ا إذا تخلّف عنها أحكامها بأن عدم الحكم الأجل عدم العلّة ، لا أنّ العلّة موجودة، ويمع حكمها مانع الأجل جواز التحصيص في العلل.

وبيان دلك أى بيان ما قلنا من عدم الحكم لعدم العلّة قول في الصائم إدا صبّ الماء في حلقه بالإكراء وهو ذاكر لصومه. إنّه يَفسُد صومه؛ لعوات ركن الصوم وهو الإمساك؛ لوصول المفطر إلى جوفه، وهذا تعليل بوصف مؤثر وهو هوت ركن الصوم بإدخال المعطر في جوفه، ولرم الإشكال عليه (على هذا الوصف) بالناسي، فإن الوصف (فوت الإمساك وإدخال المعطر في حوفه) يوجد فيه ولا يفسد صومه، فمن أجار حصوص العلل أي تخصيصها، قال امتنع حكم هذا التعليل ثمه (في المفطر الناسي) لمانع ومحصص وهو الأثر (الحديث) الوارد فيما أطعمك الله وسقاك، فصار فعله (إفطاره باسيًا) ساقط الاعتبار.

وقلنا بحن انعدم الحكم وهو فساد الصوم تعدم هذه العلّة؛ لأن فعل الناسى مسوب إلى صاحب الشريعة في قوله عليه السلام: فإغا أطعمك الله وسقاك فسقط عنه معنى الجاية المسدة للصوم، وصار فعل الناسي عقواً، فقي الصوم لبقاء ركنه وهو الإمساك حكماً، ولم يبق الصوم لمانع من الإفطار مع قوات ركنه، بن يقي لبقاء ركبه وعدم وجود العلّة في حق الناسي، فالأمر الذي جعل عبد قائلي التحصيص دليل الخصوص ومحالفة الحكم عن علته، من النص والإجماع والضرورة، والاستحسان نحن جعلاً دليل عدم العلّة، فالعلّة لا تؤثر عبد وجود أحد هذه الأدلة، فكأنها ليست بموجودة.

وهذا أى جعل دليل الخصوص دليل عدم وجود العلَّة أصل (عظيم) لهذا العصل، فاحفظه (يا قارئ الكتاب) وأحكمه في عقلك؛ لأن فيه فقهً وعدمًا كثيرًا ومحلصًا كبيرًا عن المشاكل الأصولية.

١- حكم القياس: وأما حكم القياس وأثره المرتب عليه فتعدية حكم النص إلى فرع لا بص قيه (بعد اشتراكهما في العلّة) فيشت مثل حكم النص في الفرع الذي لا بص فيه بعالب رأى الفائس على احتمال الخطأ (في العلّة والحكم) لأن المجتهد قديصيب، وقد يحطي، والخطأ في الحكم إنما يكون لأجل الخطأ في العلّة، فتعدية الحكم لازم لاستباط العلّة والقياس عندما، ولو حلى التعليل (القياس) عن تعدية الحكم كان باطلا، وعبد الشاهعي هو (التعليل) صحيح مدون التعدية فيما إدا كان الوصف (العلّة) محتصاً بالمنصوص حتى جوز التعليل بالثمية المحصوصة بالدهب والفصة، ولا تتعدى عن المنصوص، فجعل الثمنية علّة لحرمة الربا.

واستدل الإمام الشافعي بأن الرأى المستبط من الكتاب أو السمه أو الإجماع لما كان من حسن الحجع الشرعية التي يتعلق بها الأحكام، وجب أن يتعلق به الإيحاب، أي الحكم مطبقًا سواء تعدى إلى العرع أو لم يتعدّ، مثل سائر الأدلة التي يتعلّى به الأحكام مطبقًا، فإنها قد تتعدى وقد لا تتعدّى

الا ترى أن دلالة كون الوصف علّة لا يفتضي تعديته، مل يُعرف دلك أي تعديثه بمعنى في نفس الوصف.

و للمصل أن علة الحكم المصوص قد تكون متعدية إلى عيره، وقد تكون قاصرة على النصرة على النصرة على النصرة على النصرة على النصل فالتحدية للتعليل كالقياس؛ أن دليل الشرع لا بد أن يوحب علماً أو عملا؛ إد نو خلى عنهما لكان عبناً، واشتعالا بما لا يعيد، وهذا أى التعليل لا يوجب علماً قطعياً؛ لأنه دليل ظلى بلا حلاف، ولا يوحب عملا في المصوص عليه لأن وحوب العمل في المصوص عليه لأن وحوب العمل في المصوص عليه بالتعليل، فلم يوق والتعديل، فلا يصح قطع الحكم وهو إيجاب العمل عن النص بالتعليل، فلم يبق للتعديل حكم سوى التعدية.

#### السؤال والجوابعيه

ون قيل. لا بسلم انحصار فائدة التعليل في التعدية، بل للتعليل فوائد إحداها إثنات احتصاص الحكم بالنص، فيشتغل المحتهد بالتعليل للتعدية إلى الفرع بعد ما عرف احتصاص الحكم به، قلبا حصول هذه الفائدة بالتعليل محبوع؛ لأن الاحتصاص يحصل بترك التعليل، على أن التعليل بما لا يتعدى لا يجمع التعليل بما يتعدى، لأنه يمكن أن يجتمع في الأصل المصوص وصفان: يتعدى أحدهما، ولا يتعدى لأحر، فيجب التعليل حينيد بالوصف المتعدى، لأنه أقرب إلى اعتبار المأمور به من غير المتعدى، فتبطل هذه الفائدة (فائلة الاحتصاص).

# ٥- دفع القياس (أى الدفاع عن القياس المبنى على العلة الطردية)

ولم قرع المصنف من بيان نفس القياس وشرطه وركمه وحكمه، شرع مي بيان ديمه، أي في بيان الدفاع عنه، وقال وأمّا دفعه فقول: العلل قسمان طردية ومؤثرة،

تعريف العلّة الطردية: وهي الوصف الذي أعتبر دوران الحكم معه وجودًا عبد المعص، أي وجوده يستلزم وجود الحكم، وعبد المعص، أي وجوده يستلزم وجود الحكم، وعبد المعص الآحر، هو الوصف الذي اعتبر معه دوران الحكم وحودًا وعدمًا من عير بضر إلى ثبوت أثره في موضع بنص أو إجماع.

تعريف العلّة المؤثرة: وهي ما ظهر أثره بنص أو إجماع في جس الحكم المعلل بها، مثل الطواف، فإنه علّة مؤثرة في سقوط نجاسة سؤر سواكن البيوت قياسًا على سؤر الهرّة، فإنّ النص (السنة) جعل (الطواف) علّة مؤثرة في سقوط نجاسة سؤر الهرّة، فقيس سؤر سواكن البيوت على سؤر الهرّة بعلّة الطواف، وحُكم بطهارته لصرورة الطواف.

والاحتجاح بالعلل الطردية فاسد عند أهل التحقيق؛ لأنه لا يد من التميير بين العلّة والشرط، والطرد (وجود الحكم مع وجود العنة وعدمه مع عدمها) لا يصلح أن يكون عيراً بينهما؛ لأن الدوران (وجوداً وعدماً) يوجد مع الشرط، كما يوجد مع العلّردية، ولأنّ أقوى دليل في القياس إجماع الصحابة، ولم يُروع م أحد مهم أنه تمسك بوصف طردي لا يناسب الحكم، ولا يؤثر فيه

والاحتجاج بالعلل الطردية لما شاع بين الحدليّين، ومال إليه عامّة أهل النظر (المتكلّمين) وجب دفعها بالطرق التي تلجئ أصحاب الطرد إلى القول بالتأثير، فشرع المصنف في بيانه وقال: ويرد على كلّ واحد من القسمين (الطردية والمؤثرة) مسروب (أنواع) من اللفع: أمّا وجوه دفع العلل الطردية فأربعة:

أنواع دفع العلل الطردية: وأعلم أنّ البحث عن وجوه دفع العلل طردية كانت أو مؤثرةً ليس من مباحث علم أصول المقه، وإنما يتعلق بعلم المناظرة والحدل، ولكن لم كان محث العلَّة يتعلَّق بالقياس في الجملة، أورد المصنَّف (كأمثاله) هذا البحث في أصول المقه وفي باب القياس(1).

وثلك الأربعة: هي العول بموجب العلَّة، ثمَّ الممانعة، ثمَّ بيان فساد الوصع، ثمَّ المناقضة.

ا- القول بالموجّب: أمّ القول عُوجَب العلّه، أى الاعتراف بما توحه علّة المعلّل المستدلّ، عالترام المحاطب السائل وقبوله ما يُلرمه المعلّل تتعليمه ثمّ إلكاره علّة، ومثال دلك من قولهم (قول العلماء الشاعمية) في به صوم رمصان إنه صوم فرص، فلا يتأدى إلا تتعيير البية، أى يبوى المكلّف صومًا معيّمًا من فرص رمصان، فيقال لهم: موجّب قولكم مسلم عندنا بأنه لا يصبح صوم رمصان إلا بتعييز البية، ولكنّا بجوز صومه بمطلق البية أيصًا، أى بدون التعييز أنه من فرض رمضان إلا إلى فرض رمضان تعيّن من جانب الشارع، فإنه بنات قل الذا المائم والعلّة السمع شعبان فلا صوم إلا من رمضان»، فلاعواكم أى تعييز البية صحيح، والعلّة التعيير وهي كونه صوم فرض لا توجب هذا الحكم؛ لأن كونه صوم فرض الا تعين أنه من رمضان؛ لأن هذا التعيين قد تحقق من جانب الشارع، فكون هيدا الوصف طرديًا لا يقتصى الحكم أى التعيين قد تحقق من جانب الشارع، فكون هيدا الوصف طرديًا لا يقتصى الحكم أى التعيين قد تحقق من جانب الشارع، فكون

٧- الممامعة قال المصنف: وهي امتاع السائل عن قبول مقدمات دليل المحبب كلا أو بعضا، وأشار المصنف إلى أنواع الممامعة، وقال: أما الممامعة في العلل الطردية فهي أربعة أوجه: أي ولها أربع صور: (١) عانعة في نفس الوصف بأن يقول المعارض المعلّل: لا أسلّم أن الوصف الذي تدعيه علّة هو موجود في المتنازع فيه، بل العلّة شيء آحر، مثالها: كما قال الشافعي تقي كفّارة الإفطار عمداً: إنها عقوبة متعلقة بالجماع عمداً، فلا تجب بالأكل والشرب عمداً، فيقال على سبيل

<sup>(</sup>١) راجع أمسلم الثبوت لمحبُّ الله البهاري أالركي الرابع

سمانعة: إنَّا لا نسلم أن العلَّة في الأصل هي الجماع، بل العلَّة في الأصل هو لإنظار عمدًا، سواء كان نالجماع أو بالأكل والشرب.

(٢) الصورة الثانية: الممانعة في صلاح الوصف للحكم، أي لا سلم أن هذا الرحم صائح لهذا الحكم مع كونه موجوداً، كقول الشافعي في إثبات الولاية على البكر: إنّها باكرة جاهلة بأمر البكاح لعدم الممارسة بالرجال، فيثبت الولاية عبيا، فقول: لا نسلم أنّ وصف البكارة صالح لهذا الحكم (إثبات الولاية) لأن البكارة لم يظهر أثرها في موضع آخر، وهو أن تكون الباكرة كبيرة، بل الوصف البكارة لم يظهر أثرها في موضع آخر، وهو أن تكون الباكرة كبيرة، بل الوصف السائح علة لإثبات الولاية هو الصغرة لظهور أثره في الولاية على مال الصغيرة.

(٣) الصورة الثالثة: الممانعة في نفس الحكم، أي لا سلم أن هذا الحكم هو حكم العلة ومدلولها، بل حكمها شيء آخر، كقول الشافعي في مسيح الرأس: إنّه ركن في الوصوء كغسل الوجه، فيسس تثليثه، فنقول على سبيل الممانعة في نفس الحكم: إنّا لا نسلم أن المسنون في الوصوء هو التثليث، بل الحكم المسنون في الوصوء هو الاكمال والإسباغ بالريادة على المقدار المفروض من جنسه بعد قم العرض، ففي الوجه أمرزا مالتثليث لاستيعاب الفرض، وفي الرأس ليس الفرض مستوعاً جميع الرأس، فاعتبر فيه الإكمال بدون التثليث يعنى حكم الرأس عير .

(٤) والرابعة: الممانعة في نسبة الحكم إلى الوصف، يعنى لا نسلم أن هذا الحكم منسوب إلى هذا الوصف، بل منسوب إلى وصف آخر، كنسبة حكم الولاية إلى وصف الكبر بالبكارة، فعندنا هذا غير صحيح، وإنما يكون حكم الولاية (ولاية الإنكاح) منسوبًا إلى الصغر، كما في إثبات الولاية على المال يكون المعتبر هو وصف الصغر.

ا- فساد الوضع: وهو حمل اللفظ على معنى هو خلاف وضعه الأصلى، ولهذا قال المصلى: وأمّا فساد الوضع فمثل تعليل العلماء الشاهعية لإيجاب (إثبات) الفرقة بين الروجين بإسلام أحدهما، فإذا أسلم أحد الروجين الكفرين

تقع الموقة بسهم، وكدنت تعليلهم بإنقاء الكاح مع ارتداد أحدهما، يعنى إدا ارتد أحدالروحين، وكان ارنداده قبل اللحول بها بانت في الحال، وإن كان بعده بانت بعد ثلاثة أقراء عبد الشافعي، فأصافوا الحكم (الفرقة) في المثال الأول إلى الإسلام بأن المرقة وقعت بعد إسلام أحدهما، وفي المثال التابي قالوا يبقى النكاح مع ارتداد أحدهما إلى انتهاء ثلاثة أقراء في المدحول بها، فهذا فساد في وضع الإسلام ليتصريق ووضع الارتداد للنقاء؛ لأن الإسلام لا يصلح قناطف للحقوق، أي ليترضع الإسلام لقطع الجفوق، والردة لا تصلح أن تكون سماً للعمو، ولو كان لم يوضع الإسلام لأنها وتضعت لقطع الحقوق وموجبة للعقاب امن بدل دبه فاقتنوه قاله ينها.

٤- الماقصة: هو من القص، ومعنى النقص لعة . الكسر والإبطال، وفي الاصطلاح: هو نقض دليل الخصم إما كلا وإما جزء ، وهو على نوعير. إجمالي، وتفصيلي، فالنقض الإجمالي: هو أن يقول المعارض: إحدى مقدمتى دليلك حطأ أو غير صحيح، والنقص التقصيلي: هو أن يقول، في صعرى دليلك كذا من الخطأ، وفي كرى دليلك كذا، قلا يستلزم دليلك دعواك ومطلوبك، هذه هي الماقصة عبد المعطقين.

وفي أصول العقه: هي تحلف الحكم عن الوصف الذي جعل علّة لهدا الحكم، مثاله قول الشافعية في الوصوء والتيمم، إنّهما طهارتان، فكيف وقع المرق بينهما في البية، بأنّها سنّة في الوضوء وواجب في التيمّم؟ قلبا في بقص دليهم هذا ينقص بعسل الثوب والدن عن النجاسة، فإنهما طهارتان، وليست الية نفرص في شيء منهما، فيصطر الخصم إلى بيان وجه المسألة، وهو أن يقول، إن الوصوء تعلهير حكمي لأنه لا يعقل في منحل الوصوء (غير السيلين) عاسة، فكان الوضوء كالتيمم في شرط البية ليتحقّق التعبّد، فهذه الوحوء المذكورة في الردّ عليهم تلجئ أصحاب العلل الطردية إلى القول بالتأثير، أي بالعلل المؤثرة

العلل المؤثرة إنما تحتمل الممانعة أو المعارصة: وأمّا العس المؤثّرة فليس للسائل فيها بعد الممانعة إلا المعارضة ؛ لأنها لا تحتمل الماقصة وفساد الوضع بعد ما ظهر أثرها بالكتاب أو السنّة أو الإجماع.

عدم أن دفع المعلل المؤثرة لا يتصور سيان فساد الوضع؛ لأن التأثير (في تلك المعل) لا يتبت إلا بالكتاب أو السنة أو الإجماع، والثابت بهده الأدنة التلائة لإيحتمل أن يكون فاسلاً في وضعه، وكذا لا يتصور دفعها بالمناقضة الحقيقية، لم دكرا أن التأثير يثبت بهذه الأدلة وهي لا تحتمل الساقص الحقيقي، فالتأثير الثابت بها أيضاً لا يحتمل التناقص الحقيقي، بحلاف دفعها (دفع العلل المؤثرة) بعارضة الحيث يجوز عبد الحمهور، مع أن هذه الأدنة لا تحتمل التعارض معورة الحقيقي، كما لا تحتمل حقيقة الساقص، إلا أنها قد تحتمل لروم التعارض صورة بحيث يجب إسقطها والرجوع إلى دليل آخر لحهلنا بالناسح والمسوح، فكذا العبل المسطة من هذه الثلاثة يجور أن تتعارض لحهلنا بالناسح والمسوح، فكذا الكر العبل المائنة بهذه الأدلة الثلاثة لا تحتمل الساقص كما لا يحتمله نفس الأدلة الكر العبل الثانية مهذه الأدلة الثلاثة لا تحتمل الساقص كما لا يحتمله نفس الأدلة

### الوجوه الأربعة لدفع المقض عن العلل المؤثرة

ولكه إذا تصور مناقضة أى إذا ورد نقص صورى على العلّة المؤثرة يجب دفع دث النقض من وجود أربعة: الأول بالوصف، والثاني بالمعنى الثابت بالوصف، والثانث بالحكم، والرابع بالغرص المطلوب.

١- مثال الدفع بالوصف: كما نقول في المجس الخارج من غير السبيدين أنه عمر حارج من بدن الإنسان، فكان حدث كالبول: فيُورَد عليه أي على هذا التعليل بالقص من جانب الشافعي ما إذا لم يُسلِ أي نجس لم يتجاوز عن المخرج، هوت بجس حارج من المدن، وليس بحدث، فانتقض دلينكم، وهو أنّ المجس الخارج من ندن الإنسان حدث، فمدفع هذا الإيراد أي النقص أو لا بالوصف، وهو أنه (أي النجس غير المتجاوز عن المحرج) ليس محارج، مل هو ظهر و لأن تحت كل جلدة

رطوبة وفي كلّ عرق دمًا، فإدا زال الجلد كان الدم ظاهرًا، لا خارجًا، فدم يوجد الوصف الموجب لكومه حدثًا، فعدم الحكم (وهو عدم كون هذا النجس عير الخارج حدثًا) لأجل عدم العلة وهو الخروح، فعي صورة الظهور لا يكون حدثًا لعدم وجود وصف الحروح الذي هوعلة.

٧- مثال الدفع ما لمعنى الثابت بالوصف دلالة (والمراد بالمعنى الثابت بالوصف هو التأثير) أى ثم مدفع هذا الغض (من كون النجس موجوداً وغير حدث) ثاناً بعدم وجود المعنى الثابت بالوصف ونقول: لو سكم أنه وجد وصف الخروح، لكم لم يوجد المعنى الثابت بالحروح دلالة، وهو التأثير، فإن الخارح النجس إنما صار حدثًا باعتبار أنه مؤثر في تنجيس دلك الموضع بإيجاب تطهيره، حتى يجب غسل ذلك الموضع للتطهير، والمعنى الثابت بالوصف هو تأثير الخروج بالنجاسة ووجوب غسل ذلك الموضع للتطهير، ونه أي بسب لاجوب غسل ذلك الموضع صار الوصف أى الخروج حجة من حيث إن وجوب التطهير في البدن باعتبار ما يكود منه أي ما يخرح منه لا يحتمل الوصف بالتجزي يعنى وجوب التطهير لا يحتمل الوصف أى الاتصاف بالتجري بأن يكون تطهير نعض الأعضاء واجنًا، وبعصه الاعضاء واجنًا، وبعصه لا، بل يجب غسل الأعضاء كلها، لكنه جاز الاقتصار على الأعضاء الأربعة دفعًا للحرج، كما في خروج البول.

وهناك أى هى النجس الخارج عبر السائل لم يجب غسل ذلك الموضع، فانعدم الحكم وهو كونه حدثًا؛ لعدم العلة وهو الخروج، ففي الدفع الأول منع وجود الوصف، وفي الثاني منع أثر الوصف وعليته (وكذلك) يورد على ها القول المدكور صاحب الجرج السائل، أى يورد علينا من جانب الشافعي إيراد آحر على دلك القول، بأن صاحب الجرح السائل ما يخرج من جرحه من الدم والفيح على دلك القول، بأن صاحب الجرح السائل ما يخرج من جرحه من الدم والفيح غلى دلك القول، بأن صاحب الجرح السائل ما يخرج من جرحه من الدم والفيح على دلك القول، بأن صاحب الجرح السائل ما يخرج من جرحه من الده والفيح من خارح من بدن الإنسان، وأنه ليس بحدث وحيث لم يجب عليه الوضوء مادام الوقت باقيًا.

٣- مثال الدفع بالحكم أى ندفعه أولا بوجود الحكم بالوصف، أى بقص الوصوء بالوصف وهو الخروح، وعدم تخلف الحكم على علته، بيان أنه (الدم الخارج من الجرح) حدث موجب للطهارة بعد خروج الوقت، فالمجس الخارح من جرحه حدث موجب لنقض الوضوء وللوصوء الحديد، والفرق بينه وبين ما يحرح من بدن الصحيح من المجاسة في التعجيل والتأحير، فيعتبر حدث الصحيح بمجرد حروح النجاسة، وحدث المعدور بعد خروح الوقت دفعًا للحرح عن المعدور المجروح.

٤- مثال الدفع بالغرص، ويدفعه ثابيًا بوجود الغرض من العلة وحصوله بها، فين عرضنا التسوية بين الدم والبول في كونهما حدثًا، وذلك حاصل، فإدا لزم ودام جريان البول، صار (جريان البول) عموًا في حق المعدور لقيام وقت الصلاة، فكدلك ههما الدم حدث، فإذا لزم ودام سيلابه، صار عفوًا لقيام وقت الصلاة فستويا.

تعريف المعارصة وأمواعها: وهي في اللعة: عرض الدليل أمام الخصم بحلاف ما أقامه، وفي الاصطلاح على تسليم المعترض دلالة ما ذكره المستدل من الوصف (أي من العلي) على مطلوبه، وإنشاء دليل آخر وعرصه أمامه (أمام المستدل) يعمى تسليم الحكيم الدى أقام المستدل للدلالة عليه دليلا، وإقامة دليل آخر على هذا الحكم، فهي كالقول بالموجّب وعدم قبول الدليل المرجب

أمَّا المعارضة فهي نوعان:

(١) معارصة فيها مناقصة أي معارضة متصمَّتة إبطال تعليل المعلّل أي إبطال دليل المستدلّ.

(۲) وثانيهما معارصة حالصة، أي محضة لا تتضمن إنطال تعليل المعلل وردّ دليله.

أمَّا لمعارضة التي قيها متاقضة فهي القلب، واعلم أنَّ القلب في اللعة يُستعمل لمعيين: أحدهما أن يجعل أسقل الشيء أعلاه، وأعلاه أسفله، كقلب الفصعة والكور، والماسى أن يجعل ناطن الشيء طاهرًا وظاهره باطنًا، كفلت اخراب والتوب، وكلاهما يرجع إلى معنى واحد، وهو تعيير هيئة الشيء على خلاف الهيئة التي كان عليها.

والهلب بوعان: أحدهما قلب العلَّة حكمًا والحكم علَّة، وهذا مأحود من قلب الإناء (جعل أعلاه أسقل وأسفله أعلى).

وإنى يصح هذا النوع من القلب قيما يكون التعليل فيه بالحكم، أى فيما إذا على المستدل بالحكم بأن يجعل حكمًا في الأصل علة لحكم آخر فيه، ثم عداه إلى الفرع، مثل قولهم (قول الشافعية): الكعار (من أهل الدمة) جسس (واحد) يُجلّدُ بكرهم مائة، فيرجم ثيبهم كالمسلمين، فحعلوا (جلد المائة) علّة لوجوب الرجم (وكن جلد المائة حكمًا لرما البكر والرما علّة له، فجعلوه علّة لرحم النيب في الكفار).

وقلما · المسلمون إنما يجلد بكرهم مائة لأنه يرجم ثينهم، وكان رجم النيب في المسلمين علّة لجلد بكرهم مائة، فقلبوه وجعلوا جلد البكر في المسلمين علّة لرجم الثيّب، فلما احتمل الانقلاب أي جعل العلّة حكمًا وعكسه فسد الأصل لأجل عدم تعيين العلّة والحكم، وبطل القياس

والنوع الذي من القلب أن يجعل السائل وصف المعلّل شاهدًا لنفسه بعد أن كان شاهدًا على المعلّل بعد أن كان شاهدًا على المعلّل بعد أن كان شاهدًا له (للمعلّل) وهو مأخوذ من قلب الحراب، فإنه كان طهره إليك، فصار وجهه إليك، أي كان الوصف عليك قصار لك، إلا أنّه أي هذا النوع من القلب لا يكوب أي لا يتحقق إلا بوصف رائد على الذي ذكره المعلّل في ذلك الوصف تفسيرًا له، لا أنه تعيير له، فهذه زيادة للأول لا تعيير له، فلا يجعله في حكم شيء احر، مثاله أي مثال ما يجرى فيه هذا النوع من القلب قول أصحاب الشافعي في صوم رمصان إنّه صوم فرض، فلا يتأدي إلا يتعيين النية كصوم القصاء، فعلقوا وجوب التعيين بوصف الفرضية، فقلها لما كان صومًا قرضًا استعلى عن تعيين الية

يعد بعيبه (من حاتب الشرع) كصوم الفضاء (يستعيي عن التعيير بعد تعيير العد وِمَّا لَهُ} لَكُهُ أَى صوم القصاء إنما يتعبَّل لعد شروع العلد فيه، وهذا أي صوم رمضان تعين (من جانب الشرع) قبل الشروع فيه؛ لاتتفاء سائر الصيامات في وقته (رمصان) فردنا في القلب بعد تعييه (بقيد قبل الشروع وبعد الشروع) وهو أي الرائد تعسير لما أنهمه الخصم من تعبين صوم رمصان، فعسرنا نهذه الريادة ما تركه الخصم، وبينًا محل النزاع، وقد تقلب العلَّة من وجه احر غير الوحهين الأولين وهو أي هذا القلب ضعيف وفاسد، مثاله قولهم". هذه عبادة لا يحصي في وسدها"، فوجب أن لا تلر بالشروع كالوصوء، فيقال لهم الله كان كدلك وجب أن يستوي هيه (في النقل) عمل البدر والشروع، كالوصوء وهو أي هدا النوع من . القلب ضعيف أي فامند من وجوه القلب، ويسمّى هذا قلب التسوية، ولا يقبل هذا القلب من وجهين: أحدهما أن السائل جاء بحكم أحر ليس بماقص للحكم الأول، فذهبت الماقصة التي هي شرط صحة القلب، فلم يكن دفعًا لدعوى المستدلَّ فلا يقبل، والوجه الثاني أنَّ المقصود من الكلام معناه، هما لا معني له من الألفاظ ليس بكلام، والسائل وإن علق بالوصف المدكور حكم الاستواء، لكن المقصود شيء أخر يختلف معنى الاستواء فيه بالسنة إلى الأصل والمرع، فإنَّ استواء النذر والشروع في الأصل وهو الوضوء باعتبار عدم الالتزام، فإنَّه لا أثر لللرولا للشروع في إيجاب الوصوء، واستواءهما في العرع وهو النفل باعتبار الإلرام، وهذا هو معنى قول المصنف: "والاستواه يحتلف في المعني شوت من وحه أي في الفرع، وسقوط من وجه (في الأصل) على وجه التصاد بين الأصل (الوضوء) وبين الفرع (النقل) وذلك التضاد مبطل للقياس.

أنواع المعارضة الخالصة

وأمًا المعارضة الخالصة أي من معنى المناقصة والإبطال ضوعان: أحدهما في حكم الفرع وهو صحيح، بأن يذكر السائل علّة أحرى توجب خلاف ما توجه علّة المستدل من عير ريادة وتعيير، فيقع به محض المقابلة من عير تعرض لإنطال علة الخصم، ومثال هذا النوع من المعارضة يتحقق في قول أصحاب الشافعي تو و تثليث المسح، وهو أن المسح في الوضوء ركن، فيس تثنيثه كالعسل، فنقون المسع في الرأس مسح، فلا يسل تثليثه كعسح الخف، فهذه معارضة حالف صحيحة لم فيها من إثبات حكم محالف للحكم الأول بعلة أخرى في دلك المعل

والنوع الذي معارضة في علّة الأصل، ودلك باطل، أي الثاني معارضة في علّة المفيس عليه شيء أحر علّة المفيس عليه بأن يقول. عندي دليل بدلّ على أنّ العلّة في المقيس عليه شيء أحر لم يوجد في العرع، ودلك أي هذا النوع من المعارضة باطل لأن الوصف الذي يدّعيه السائل (سواء كان متعديًا أو عير متعدً) لا ينافي الوصف الذي يدّعيه المستدلّ في حكم الأصل؛ لحواز وجود حكم واحد بعلل محتلفة.

قال المصنف ودلك باطل لمدم حكمه ولمساده، أى هذا النوع من المعارضة باطل لعدم حكمه ولمساده، فدكر لبطلان هذا النوع وجهين: عدم الحكم والمساد، أى لعدم وجود حكم التعليل هى هذه المعارضة وهو التعدية من الأصل إلى العرع، مثاله كما إدا علّما في بيع الحديد بأنه مورون قوبل بجسه (بالحديد) فلا يحور بيعه متعاصلا كالمدهب والعصة، فيعارض السائل بأن العلّة في الأصل (الدهب والعصة) هي الثمية، وثلك لا تتعدى إلى الحديد، فمعارضة بيع الحديد بالحديد بالدهب والعصة باطلة لعدم وجود حكم الأصل في العرع، لعدم تعدية العلمة وهي الثمية من الأصل إلى العرع، ولمساد هذا البوع من المعارضة وإن أفاد العلمة وهي الثمية من الأصل إلى العرع، ولمساد هذا البوع من المعارضة وإن أفاد التعدية؛ لأبه لا اتصال له (للتعدية) يموضع النزاع إلا من حيث إنه تتعدم تدك العلمة التي يدعيها السائل في هذا الموضع، وقد ثبت بالبرهان أن عدم العلمة لا يوجب عدم الحكم لإمكان وجود علل أحرى، ومثاله: ما إذا علل المقلل في حرمة بيع الحص الحنسة متعلاضلا بأنه مكيل قوبل بجسم، فيحرم بيعه متعاضلا كالحيطة والشعير، بحنسه متعلاضلا بأنه مكيل قوبل بجسم، فيحرم بيعه متعاضلا كالحيطة والشعير،

بعرصه السائل بأن المعنى (العلّة) ليس هي الأصل ما دكرت (من القدر والجسر) ويكن العلّة الاقتبات والادّحار، وهذا المعنى في الفرع (الحصل) معقود، فهذا متعد بين فصل مجمع عليه، وهو الأرز والدرة وأمثالهما، إد لا يناقش المحبب السائل في هذه لفروع، لكن المعارضة في هذا الموضع لا تقيد السائل إلا من حيث إن المعنى الذي يدّعيه، ليس بموجود في الفرع وهو الجمل، فحاصل المعنى ولفساد المعيل ابدى عارضه به وهو كونه مكيلا، فإن العلّة هي الاقتبات والادّحار، فلا يوجدان في الفرع، فالفساد باقي، وإن أفاد التعليل التعدية؛ لعدم مجاسة العنة بين الأصل والفرع، وفساده لعدم الاتصال؛ لأنه لا اتصال له (لهذا النوع من العارضة (بموضع النراع، إلا من حيث إنه تنعدم تلك العلّة فيه (في الفرع) و (لكن) عدم العلم الحكم (لإمكان وجوده بعلّة أحرى).

وكل كلام صحيح في أصله أي في نفسه وأصل وصعه يُدكّر على مبيل المدرقة، أي يذكره السائل في مقام السؤال على وجه المرق، ولا يقبل مه ، فأنا أذكره (أدكر هذا الكلام الصحيح) على سبيل الممانعة، كقولهم (قول أصحاب الشامعي) في إعتاق الراهن: إنه تصرّف يلاقي حق المرتبن بالإنطال، فكان (عتاقه) مردودًا كالبيع، أي كما إذا ناع الراهن المرهون بغير إدن المرتبن، فقالوا أي أصحاب الطرد: ليس هذا (أي إعتاق الراهن) كبيعه لأن الأصل (البيع) يحتمل أصحاب الطرد: ليس هذا (أي إعتاق الراهن) كبيعه لأن الأصل (البيع) يحتمل ألصح والإقالة، محلاف العتق، حيث لا يقبل العسح، فافترقا (الأصل والقرع).

والوحه في إيراد هذا الإشكال في صورة الممامعة أن يقول المستدلّ: إنما الحول الفياس لتعدية حكم الأصل إلى الفرع دون تعييره أى مدون تعيير ذلك الحكم، وهما ليس التعدية بدون التعيير في الحكم المسارع فيه؛ لأن حكم الأصل وهو البيع (مع وجود حق المرتهن في المبيع) وقف أي صار موقوفًا (على إجازة المرتبر) لتعلق حق المرتبى بالمبيع، وأنت آيها الخصم في العرع (الإعتاق) تبطل ما الإيمان وهو الإعتاق أصلا، أي رأسًا وبالكلية لأجل حق المرتبى.

بحث الترجيح عند المعارضة وتعريفه وأنواع ما يقع به الترجيح وإذا قامت المعارضة (بين الدليلين) كان السبيل فيه الترجيح.

تعريف الترجيح وهو عبارة عن فصل أحد المثلين على الآخر وصف أى هو عبارة عن بيال فصل وريادة أحد المثلين على الآخر رتبة لا عددًا، فيقدّم الراجع على المرحوح، حتى قالوا الالله القياس لا يترجع بقياس آخر، أى إدا وقع التعارض بين القياسين، لا يترجع أحدهما على الأخر بقياس ثالث، بل يترجع أحدهما على الأخر بقياس ثالث، بل يترجع أحدهما على الأخر بريادة قوة علّته وظهورها، وكدلك الكتاب والسنة، فإدا وقع التعارض بين الأيتين تترجع إحداهما على الأخرى بقوة دلالتها وطهور مفهومها، لا بالضمام آية أحرى إليها، وإدا وقع التعارض بين الحديثين، فكدلك يُعمل أى يُقدّم ما هو أقوى سنداً ومتاً على غيره.

وإلى هذا أشار المصنف بقوله وإنما يترجع البعض على العص بقوة فيه (هي الراجع) كما أن يكون أحدهما محكمًا، والآخر مفسرًا، أو كان أحدهما ظهرًا، والآخر مفسرًا، أو كان أحدهما طهرًا، والآخر مضهورًا، أو متواترًا، وكذلك في قتل الخطأ لا يترجع صاحب الحرحات على صاحب جراحة واحدة، حتى إذا حرح رجل رجلا آخر جراحة واحدة صالحة للقتل خطأ، وجرحه رجل أحر عشر جراحات خطأ موجة للقتل، ومات من جميع الجراحات، كنت الدية عليهما مصفين.

أبواع ما يقع به الترجيح والمعنى الذي يقع به الترجيح أربعة أقسام :

۱- الأول: الترجيح بقوة الأثر، بأن كان أحد القياسين المؤثرين المتعارضين أقوى تأثيراً من الآخر، فكان القياس القوى الأثر راجعاً عليه، وسقط العمل بالآخر آلان الأثر معنى في الحجة، فمهما قوى الأثر كان أولى؛ لفضل وريادة أثر في وصف الحجة على مثال (قوة أثر) الاستحسان في معارضة القياس، فإن القياس وإن كان مؤثراً (ولكن) يرجع عليه الاستحسان لزيادة قوة في علة الاستحسان، وكذا عكمه أي يرجع القياس في معارضته الاستحسان إذا كان أثر

الفياس قويًا بالسنة إلى أثر الاستحسان، كما يرجّع الحديث المتصل سده بالبيري على المرسل والمقطع والمعلّق.

٧- والثانى ' الترجيح مقوة ثباته (ثبات الموصف المؤثر) على الحكم المشهور من أى قوة ثبات الموصف المؤثر على الحكم الذى جعل دلك الموصف شاهداً له، بال يكون وصف أحد القباسين أكثر لروماً للحكم المتعلق به من وصف القباس الآحر، كقولنا في مسح الرأس: إنّه مسح، فلا يصح تكراره (قولنا هذا) أثبت في الدلالة على التحقيف، أى له ريادة ثبات على الحكم المشهور به وهو التحقيف من قولهم (قول أصحاب الشافعي). إنه ركن في دلالته على التكرار، أي يدل على التكرار لأجن أنه ركن؛ لأن الركبية وصف عام يوجد في الوضوء والصلاة وغيرهما، وهي لا يوجب سبية التكرار في عير الوضوء، بل من مقتضى الركن الإكبال، فإن أركان الصلاة كالقيام والقراءة والركوع والسجود، عامها بإكمالها دون تكراره، وكل سجدة صادة مستغلة، "وثهدا تفسد الصلاة بترك إحدى السجدتين، ولا يفسد الوضوء بترك التكرار والتثليث، قوجود التكرار مع الركن ليس بلازم.

عامًا الر المسح في التخفيف فلازم في كل ما لا يعقل تطهيرًا، أى في كل ما يكون تطهيرًا، أى في كل ما يكون تطهيره مشيء لا يقتضيه العقل، كالتيمم ومسح الجبيرة والحف، فكلما وجد المسع وحد التحقيف، فهذا الوصف (التحقيف) للحكم وهوا لمسع ألزم وألصق مدان ما المناب المنابك ال

من لزوم التكرار مع الركن.

"- والثالث، الترجيح بكثرة الأصول وهو المقيس عليه الآل في كثرة الأصول زيادةً لزوم الحكم مع الوصف الذي هو علّة، ومعناه أن يشهد لأحد الوصعين أصلان أو أصول، فيترجّع على الوصف الذي لم يشهد له إلا أصل واحد، مثل وصف المسح الخام المشهد بصحته التيمم ومسع الخص والحبيرة، ولم يشهد للوصف الذي اختاره الخصم وهو الركنية إلا أصل واحد وهو النسل (ضس الأعضاء) فترجع وصف المسح وهو التحيف على الركنية

و الأصول هي رواية الحديث هي رواته ورحاله، فيحصل هي الخر بكثرة الرواة قوة وريادة صحة، فمن أجل دلك الأصل (الترجيح مكثرة الأصول) يترجع الحد المشهور على خبر الواحد.

٤- والرابع من أنواع وجه النرجيح هو عدم الحكم عند عدم الوصف, ومعناه أن الوصف الموحب للحكم إدا كان مطرداً بأن وحد الحكم عند وجوده ومعكاً بأن يعدم الحكم عد عدمه كان راجحاً على الوصف الذي يستلرم وجوده وجود الحكم، ولا يستلزم عدمه عدم الحكم، وهو أصعف من بقية وجوه الترجيح؛ لأن العدم لا يتعلق به حكم؛ إد المعدوم لا يكون علة لشيء، فلا يوحب عدم العلة عدم الحكم؛ لإمكان تعدد العلل، لكن الحكم إدا تعلق بوصف، ثم صار الحكم معدوماً لأحل عدم ذلك الوصف (كتعلق التثليث بالعسل، فإنه إدا جاه مدح الخف بدل عسل الرجلين وعدم العسل، فيعدم التثليث أيصاً) فإدا عدم الحكم عدد عدم دلك الوصف، كما أنه كان موحوداً بوحوده، كان هذه اللروم العدمي أوضح دليل على صحة تعلق الحكم به، لكنه ترجيح صعيف لاسترامه إضافة الرجحان إلى العدم.

التعارص بين وجهى الترجيح ودفعه: وإذا وقع التعارض بين النوعين من أنواع وحه الترحيح، كان الرجحان بالدات أحق من الرجحان بالحال (ومقدماً عليه) لأن الحال قائمة بالدات وتابعة لها، والنبع (الرجحان بالحال) لا يصلح منظلا للأصل (وهو الرجحان بالدات) المثال الأول: قولنا في مسح الرأس: إنه مسح في الوضوء، فلا يسل تكراره (تثليثه) قابه ترجح على قولهم: إنّه ركن في الوضوء، فيسن تثليثه؛ لأن ما قلنا ينعكس بما ليس بحسح كعسل الوجه واليد والرجل، يعنى أدا كان في الوصوء مسح، فلا تثليث فيه، وإذا كان فيه غسل فعيه التنبيث، وما قالوا لا يكون مانعًا عن دخول غير المسح في حكم المسح، فإن التعليث لارم والاستنشاق ليسا بركبين في الوضوء، وفيهما التغليث، وقد قالوا: إنّ التغليث لارم للركن فقط، فنحن جعلنا ذات المسح دليلا، وهم جعلوا وصفه أي كونه ركبًا دليلا

والمثال الثاني في الكتاب لتقديم الرجحان الداتي على الرجحان الحالى أي الوصعي، وعلى هذا الأصل قلبا في صوم رمضان إنه يتأدى سية قبل انتصاف الهار؛ لأنه ركن واحد، أي متصل إلى وقت الإفطار يتعلق بالمرية أي بالنية، فإذا وحدت الية في البعض (بعد نصف البهار) دون البعض (قبل نصف البهار) تعارضا (البعض) لأن وحود النية في البعض يوجب الحواز في الكل، وعدمها في البعض يوجب المعسد في الكل؛ لأنه ركن واحد لا يتجزّى صحة وفسادًا، فرجحنا بالكثرة أي رحما البعض الذي وجدت الني وقعت في رحما البعض الذي وجدت الني وقعت وجد البعض الذي وجدت النية فيه بالكثرة أي يكثرة أجراء اليوم التي وقعت وجد منها؛ لأنه من ناب الوجود أي وجود أكثر الأجراء، والوجود يتعلق بالذات، ولم يُرجع بالفساد (الذي هو وصف للصوم) احتياطًا في ناب العادات، كما فعله ولامام الشافعي الأنه ترجيح بعني الحال والوصف، فنقدم عليه الترجيح بالدات

### الأحكام الشرعية وما يتعلق بها، وأنواع الأحكام الشرعية

ثم جملة (أى مجموع) ما يشت بالحجج التى مر ذكرها سابقًا على باب النياس (الدى ليس بمشت للأحكام بل مظهرها) من الكتاب والسنّة والإجماع شيئان (أو أمران):

الأول. الأحكام الشرعية (بجميع أنواعها) ٢- والثاني: ما يتعلق به الأحكام المشروعة مثل العلل، والأسباب، والموابع، والشروط، والعلامات، للمثال لها. الأحكام الوضعية.

وجه تأخير دكرها من باب القياس: وإنما يصح التعليل (إخراج العلّة بعد معرفته) لأجل القياس بعد معرفة هذه للجموعة الإجمالية، فألحقناها (هذه الجملة) بهذا الباب (باب القياس) أى أوردناها بعد باب القياس لتكون هذه للجموعة وسيلة إليه (إلى معرفة القياس الذي لا يخلو مأحده عن الأدلة الثلاثة التي

عبه بيان الأحكام المشروعة وما يتعلّق بها) وإنما تكون هذه وسيلة إلى معرفة القياس بعد إحكام طريق التعليل، أى بعد معرفة القياس بعسه، وشرطه ورك وحكمه ودفعه ومعرفة العلل الطردية والعلل المؤثرة معرفة كاملة محكمة عن التعير والروال.

أمواع الإحكام المشروعة: أمَّا الأحكام (المشروعة) فأمواع أرمعة:

١- حقوق الله تعالى خالصة (من غير شراكة العباد فيها) وهو ما يتعلق به المعم العام، فلا يحتص بنفعه أحد، ويسب إلى الله تعالى لئلا يتوهم أن لأحد من الحاق شركة فيها، منالها: كحرمة الكعبة التي يتعلق بها مصلحة العالم باتحاذها قبلة صلاتهم وعباداتهم، وبالمنابة والرحوع إليها لحصول الثواب واستعفار معاصبهم وتكفير سيئتهم، وغيرها من المصالح، وحرمة القتل حفظ للنفوس، وحرمة الزنا حفظ للانساب، وبعداً عن الفواحش، وحرمة الخمر والمسكرات حفظ للعقول، وحرمة السرقة والنهبة والغصب والأكل بالباطل حفظ لأموال الناس، وحرمة القذف حفظ للأعراض، وحرمة ترك الجهاد؛ لأن في الجهد إعلاه كلمة الله تعالى وجعظاً للدين الإلهى.

٣- وحفوق العباد حالصة، وهو ما يتعلق به مصلحة خاصة، كحرمة مال
 الغير، و حرمة النظر إلى الأجنبية، وحرمة إيذاء المؤمن، وحرمة الإسراف وإصاعة
 المال.

٣- وما اجتمع فيه حقّان، وحقّ الله تعالى فيه غالب، كحد القذف، فإنه مشتمل على الحفين؛ لأن شرعه لدهع عار الزنا عن المقذوف دليل على أن فيه حقّ العد، وشرعه حداً راجراً دليل على أنه حق الله تعالى، إلا أنّ حق الله تعالى وهو الرجر عن ارتكاب مثله فيه غالب، قلا يجرى فيه الإرث، حتى لو مات المقدوف قبل إقامة الحد على القاذف؛ لأن الإرث إنما يكون في حق العبد، وهنا حق الله غالب.

إلى المقير الأن القتل حناية على النفس، ولله تعالى فيها حق الاستقاء إلى على المقير الأن القتل حناية على النفس، ولله تعالى فيها حق الاستقاء إلى الأجل المرّم، فكانت العقوبة الواجية (الفصاص) سبب الحقين وإن كان حق العبد في غالبًا، وسقوط القصاص بالشبهة دليل على أنه حق فه تعالى كسفوط حدّ الزنا وحد الفلف بها.

أمواع حقوق الله تعالى

وحقوق الله تعالى تمانيه أنواع (١) عبادات حالصة كالإيمان، والصلاق والركاة، وبحوها من الصوم، والحهاد، والحج وعيرها

(۲) وعقودات كامدة كالحدود أي عقودات محصة يعني وحبت بحديات
 لايشوبها معنى احر من الإراحة (لكن مبك حمّى وحمى الله محارمه)

 (٣) وعفومات قاصرة، ومسميه أحرية؛ الأمها حراء الأهمال كالحرماد عن الميراث بالقتل، فهذه عقوبة مالية، وليس فيها عقوبة بدنية، ومن أجل دلك سميت عقومات قاصرة؛ لقصور ممنى العقوبة فيها

(٤) وحفوق دائرة بين الأمرين (بين العبادة والعقوبة) وهي الكفارات (كفارة اليمين، كمارة الطهار، كمارة قتل الخطأ، كمارة إفعار الصوم في رمضان عمدًا)

(٥) وعبادة فيها معنى المؤلة حتى لا يشترط لها كمال الأهلية، فهى صدقة المطر، والمؤلة الثقل، وهذا الواجب مشتمل على معنى الصادة والمؤتة؛ لأن المسلم العاقل البالع يحمل في أداء صدقة الفطر ثقل نفسه، وثقل أولاده الصغار وثقل عبده، فعيه مؤونة، ويحصل ثوابًا بإعانة الفقراء ففيه عبادة.

(۱) ومؤونة فيها معنى القربة وهى العشر، وسب العشر الأرض النامية حقيقة، فمن هذه الحيثية فيها مؤنة، ومن حيث إن مصرفه مصرف الركاة وإعانة العقراء، فهو عنادة وقربة، ولهذا لا يبتدأ على الكافر، أي لا يجعل العشر واحبًا على الكافر الداء، وجار النقاء عليه عند محمد أي لو اشترى الكافر الأرض العشرية من المسلم يكون عليه العشر الذي كان على المسلم

(٧) ومؤونة فيها معنى العقوبة وهو الخراج، فعيها مؤنة كالعشر، ولدلك
 (لأحل معنى العقوبة) لا يجعل الخراح على دمة المسلم انتداءً، مل يكون عليه

 (۱) اخي في النعه الثانت، والحصة، والصدق، والوحود من كلّ الوجه الذي لا ريب في وحوده، ومنه السجر حي، والدين حق أي موجود بأثره، وهذه الدين حق، أي موجود صورةٌ ومعنى العشر، وجدر بقاء الخراح على المسلم، أى لو اشترى المسلم أرصاً حراجية، فيؤحد منه الخراح، وهذا معنى جوار البقاء عليه

(٨) وحق قائم نفسه (لا لأجل ارتدب فعل أو عقومة) وهو حمس العائم والمعادن، فإنه حق وجب على العبد فله تعالى ثاننا بنفسه، على أن الحهاد حقه يماني، فصار المال الحاصل بالحهاد له تعالى كله، لكنه أوجب أربعة أحماسه للعائمين منّة وفصلا مه، فلم يكن الخمس حقاً علينا لرمنا أداء، طاعة له، مل هو حق استبقاء الله لنفسه، فتولى السلطان (بأمره) أخذه وقسمته.

(۱) ولهذا أى ولأجل أن المال الحاصل بالحهاد حق ثابت له تعالى جورنا صرفه (صرف الخمس) إلى من استحق أربعة أحماسها من الغانمين، وكذلك جار صرف خمس المعادن إلى واجدها عبد حاجته، بحلاف ما وجب علينا بطريق الطاعة كالركة والصدقات، فإن صرفها لا يجوز إلى من وجب عليه أداءها من الأعياء، وجاز صرف خمس العيمة إلى من وجب عليهم أداه الخمس.

(۲) ولهذا أى والأجل أن المال الحاصل بالنجهاد، أو من المعادن حق ثابت له تعانى حل أكله لبنى هاشم؛ الأن دلك المال على هذا التحقيق لم يصر من الأوساح أى ملكًا للعباد وآلة للأداء مثل ما تجب فيه الزكاة والصدقة.

وأمًا الحقوق الخالصة للعباد أكثر من أن يُحصى، أي حقوق العباد الخالصة كثيرة جدًا وإحصاءها صعب.

## أنواع ما يتعلق بالأحكام المشروعة أى الأحكام الوضعية

وأمَّا القسم الثاني (وهو ما يتعلق بالأحكام المشروعة) فأربعة: السبب، والعلَّة، والشرط، والعَلامة.

تعريف المسبوأنواعه: السبب في اللعة: اسم لما يتوصل به إلى المقصود، ومنه سعّى الطريق سببًا؛ لأبه وسيلة يتوصل به السالك إلى المقصد (محل القصد) قال الله تعالى. ﴿ وأتياه من كلّ شيء سبًّا ﴾ أي طريقًا موصلا إليه، وسمّى الحبل سبًّ لأنه يوصل إلى ماء البئر،

وهوفي الشريعة. عبارة عما يكون طريقًا إلى الحكم، أى طريقًا للوصول إلى الحكم من عير أن يضاف إليه وحوب الحكم ولا وجوده، ولا يُعقل فيه معنى العمل، وهذا شرح قول المصنف أمّا السبب الحقيقي فيه معاني العمل، لكنه يتحس بينه وبين الحكم علّة لا تضاف إلى السبب.

هوالد القيود: (١) احترر بقوله "طريقًا" عن العلامة؛ الأنها ليست بطريق إلى الحكم، بل هي دالة على الطريق.

 (٣) وبقوله "من غير أن يضاف إليه وجوب" احترز عن العلّة، فإنّ الوجوب يضاف إليها.

(٣) واحترر بقوله "ولا وجوده" عن الشرط، قإن وجود الحكم مضاف إلى
 الشرط.

(٤) وبقوله: "ولا يعقل فيه معاني العلل" أى لا يوجد له تأثير في الحكم بوجه، لا بواسطة ولا بغير واسطة، واحترز به عن السبب الذي له شبه بالعلة، وعن السبب عن معنى العلة بقوله: وعن السبب عن معنى العلة بقوله: لكنه يتحلل بينه" أى بين السبب وبين الحكم علة لا تصاف إلى السبب أى علة غير مصافة إلى السبب، فهذا هو السبب الحقيقي.

فإذ السب الذي أصيفت إليه العلَّة يقال له: السبب المجازي.

مثال السبب الحقيقي: ودلك مثل دلالة السارق على مال إنسان ليسرقه الدلالته طريق موصل إلى السرقة ، وليست هذه الدلالة موجباً أو موجداً للسرقة ، وليست هما علّة مضافة إلى تلك الدلالة ، فهى سبب حقيقى ، فإن أضيفت العلة إلى السبب حكم العلّة ، ويكون السبب في هذه الصورة سبباً مجازياً ، ومثّل له المصنف أى للسبب المصافة إليه العلّة بقوله : "ودلك مثل قود الدابة وسوقها ، فإن القود أو السوق صبب لهلاك ما يُتلف بالدابة من النفس أو

الدل، لكة في معنى العلم الأن العلم الأصنية هو فعن الدارة، ولكن لا يصاف الفعل إلى الدابة الأنها غير مكلف، فلاتصلح إصافة الإثلاف إلى، ويق يصاف الإثلاف إلى القود أو السوق الذي هو فعن احتياري لصاحب الدارة، فصار كل واحد منهما منبياً فيه معنى العلم الإصافة الحكم إلى دلك السبب.

وأمّا اليمين مائله تعالى (والله لأهمس كدا) فسمّى سببًا للكمارة مجارًا؛ لأن اليمين قد تفصى إلى الحنث، وهو سبب لوجوب الكفّارة دون اليمين؛ لأب تنعقد للبرّ لا للحنث، فكون اليمين سببًا للكفارة مجارى.

(۱) وكذا تعليق الطلاق والعتأق بالشرط (أنت طالق إن دخلت الدار، أو أنت حراً إن قدم ريد من سعره) سبب مجارى؛ لأن الشرط سبب لوقوع اخراء وهو (انت طالق وأنت حراً) والحراء (أنت طالق)و (أنت حراً) سبب لوقوع العلاق والعتاق.

واستدل المصنف بقوله: "لأن أولى السبب أن يكون طريقًا إلى الحكم، واليمين تُعقَد للبرّ والإيفاء، وذلك البرّ الذي هو غرض البمين لا يكون طريقًا للكفارة قط، وهذا هي اليمين، ولا يكون البرّ في التعليق أيضًا طريقً للجراء وهو وقوع الطلاق أو العتاق؛ لأن انعقاد التعليق (الجملة الشرطية) إنما يكون للمنع عن الجزاء، كما هو الضهر في العرف"، لكه يحتمل أن ترجع اليمين إلى الكفارة في صورة الحيث، وأن يرجع التعليق إلى وقوع الجراء هي صورة وجود الشرط، فسمّى كل واحد من اليمين والتعليق مبها مجارًا ناعتبار ما يؤول إليه كل واحد منهما

(۲) وهذا أي ما ذكرما من أنّ اليمين والمعلّق بالشرط ليسا بسبين في الحال، وبنما يُطلق عليهما السبب باعتبار ما يؤولان إليه عبدما ومدهمناً وعندالشافعي عُمل كل واحد منهما سببًا هو في معنى العلّة الأن اليمين هي التي توجب الكفارة عند الحت، والمعلّق بالشرط (أنت طالق مثلا) هو الدي

 <sup>(</sup>۱) فلا يجور التكفير بعد اليمين قبل الحدث ؛ إلانه أداء قبل وجود السبب، وجورنا النعبين بالملث هي
الطلاق والعتاق ؛ إلان المعنق بالشرط لا يكون سببًا، علا يحتاج إلى الحل

بوحب الحراء وهو وقوع الطلاق عند وجود الشرط، وعندنا لهذا المحار يعنى المعلق بالشرط الذي منميناه منباً مجاراً شبهة الحقيقة حكماً، أي يشنه العلمة الحقيقية من حبث الحكم، أي لوحود الحكم به عند وجود الشرط، حلافًا لرفر، ويتبيّن دلك الخلاف في مسأنة التنجير، هل يبطل التعليق (أم لا؟) فعندنا ينظله أي يبطل التنجيز التعليق.

صورة التنجير بعد التعليق: هي ما إذا قال لامرأته: إن دخلت الدار ، فأنت طالق ثلاثًا، ثمَّ عُرِها أي طلقها ثلاثًا في الحال، فعنده لا يبطل التنجير التعليق السابق؛ لأنه ليس للمعلِّق بالشرط شبهة السببية بوجه؛ لأنه لا يد للسبب وشبهم من المحلِّ، فقد منع الشرط السبب عن أثره في المحلِّ، فكأنه لا منحلَّ، حتى يؤثِّر فيه السبب أو شبهه، وإدا كان لا محل، فلا سبب حقيقةً ولا شبهةً، يعني إذا تروح روجًا غير زوجها الأوَّل، فطلَّقها الروح الثاني، ثم رجعت إلى الزوج الأوَّل بالبكاح، فدخلت الدار، يقع ثلاث تطليقات؛ لأن قوله: أست طالق إنما صار سببًا بعد وجود الشرط وهي في نكاحه، وعندنا يبطل تنجيز الثلاث التعليق، يعني لو عادت المرأة إلى الروح الأول بعد روح آحر، وطلاقه إيَّاها، ثمَّ وحد الشرط، لايقع شيء عندما؛ لأن اليمين شرعت للبرُّ والعمل بها، يعني المقصود من شرعية اليمين (سواء كانت بانله) أو بالطلاق والعتاق) تحقيق المحلوف عليه من الفعل أو الترك، فإن المحلوف عليه كان قبل الحلف جائز الإقدام و الترك، فإذا قصد الحالف ترجيح أحد الحاسين وتحقيقه أكِّده باليمين التي هي عبارة عن القوَّة ليتقوى باليمين على تحقيق ما قصده من الفعل أو الترك، فلا مد من أن يصير البرَّ مضمونًا بالجراء، يعني لوفاته البرُّ لزم الجزاء في اليمين بغير الله تعالى أي في التعليق وهو وقوع الطلاق والعتاق، كما بلزمه الكفارة لوفاته البرُّ في اليمين بالله تعالى، وإذا صار البرُّ مصمونًا بالحزاء (سواء كان جراءه وقوع الطلاق والعتاق أو لزوم الكفّارة) صار لما صمي به البر في الحال من الفعل أو الترك شبهة إيجاب الجراء في صورة الحنث أي شبهة إيجاب الكفارة أو وقوع الطلاق والعتاق عند عدم البرَّ، كالمغصوب إدا كان موجودًا في يد العاصب، فهو أي المغصوب مضمون بقيمته عند الهلاك في يد العاصب؛ فيكون لعمل الغصب حال وجود عير المغصوب في يد العاصب شبية إيجاب فيمة المغصوب على الغاصب، فكذلك يوجد في اليمين شبهة إيحاب الجزاء عند عدم البرّ،

وإذا كان الأمر كما بينًا من شبهة ثبوت السبية للمعلق بالشرط قبل وجود الشرط لم يبنّ شبهة السبب إلا في محل السبب كالحقيقة، أي كالسبب الحقيقي لا يستعبي عن المحل، فكما أن السبب الحقيقي لا يدله من محل كذلك شبه السب يعبي (المعلق بالشرط) لا يدله من محلّ، فإذا فات محلّ شبهة السبب بالتبجير بالتلاث، بطل التعليق أي المعلّق بالشرط لبطلان محله، بخلاف تعليق الطلاق باللك في قوله للأجنبية: "أنت طالق إن تكحتك قابه يصح في مطلقة الثلاث وإن عدم المحل وهذا حواب عما قال زفر في إن يقاه التعليق لا يحتاج إلى بقاه الحلّ بدليل أن تعليق التلك في امرأة محرّمة على الحائف بالثلاث يصح، بأد قال المطلقة ثلاثًا: إن تزوّجتك أنت طالق ثلاثًا، فلما صح ابتداه التعليق بدون المحل، فلأن يقع التعليق بدون المحل، فلان يقع التعليق بدون المحل بقاءً أولى ؟ لأن البقاء أسهل من الانتذاه.

فأجاب عنه المصنف بأن تعلق الطلقات الثلاث بالملك يصح، وإن عدم للحو لأن دلك الشرط أى الكاح الذى تعلق به الطلاق في حكم العلل؛ لأن ملك الطلقات يستهاد بالكاح، فكان الكاح بجنزلة علة العلة للطلاق، فصار دلك أى التعليق بالشرط الذى هو في حكم العلل معارضاً لهذه الشبهة السابقة على الشرط، وهي شبهة وقوع الحراء أو شوت السببية للمعلق بالشرط قبل وجود الشرط، فيكون التعليق بالشرط معارضاً لهذه الشبهة ومابعاً لها من الثبوت، ومعنى المعارضة أن أصل التعليق يوجب شبهة وقوع الحراء، وكون الشرط في معى العلة يقتصي عدم ثبوتها؛ لأن الحكم لا يوجد قبل العلة بل يعدها، فامتنع معى العلة يقتصي عدم ثبوتها؛ لأن الحكم لا يوجد قبل العلة بل يعدها، فامتنع ثبوت شبهة وقوع الحراء بعد زوال المعنى الوجب له، وكان المعنى الموجب للملك الكاح، فقد زال الكاح بالتنجيز، فزال الوجب له، وكان المعنى الموجب للملك الكاح، فقد زال الكاح بالتنجيز، فزال الله يزوال النكاح.

تعريف العلّة وأنواعها باعتيار أوصافها: وهي في اللغة: امنم لعارض يتغيّر به وصف المحل لا عن احتيار، كتعيّر اللاحق للمريض من أجل المرض، ولهذا سمّى المرض علّة، فإن المحلّ (بدن المريض) يتعيّر من وصف الصحة والقوّة إلى المرض والصعف.

وفي الشريعة: هي عبارة عما يصاف إليه وحوب الحكم أي ثبوته ابتداءً. فوائد القيود أو شرح التعريف: (١) واحترر بقوله ' "يصاف إليه وجوب الحكم عن الشرط، فإن الشرط يضاف إليه وجودا لحكم من حيث إنّ الحكم يوجد عنده، ولايصاف إليه وجوبه.

(٣) واحترز بقوله: "انتداءً" عن السبب والعلامة وعلة العلّة، فإنّ المراد بـ الثبوت ابتداءً الثبوت بلا واسطة، وبهذه الأشياء الثلاثة لا يثبت الحكم بلاراسطة العلّة، ويدحل في هذا التعريف العلل الوضعية، وهي التي جعلها الشارع علّة، وذلك مثل البيع للملك، والكاح للحلّ، والقتل للقصاص، وكذا يدخل في هذا التعريف العلل المستبطة بالاجتهاد كالمعاني والأوصاف المؤثّرة في يدخل في هذا التعريف العلل المستبطة بالاجتهاد كالمعاني والأوصاف المؤثّرة في الأقيسة الشرعية، فإن الحكم في المنصوص مضاف إلى العلّة بالنسبة إلى إثباته في المفرع، ولهذا يتعدى الحكم إلى النص .

واعلم أنَّ العلَّة الشرعية الحقيقية تتمَّ بثلاثة أوصاف:

(١) أن تكون علّة اسمًا، بأن تكون موضوعة للحكم، ويضاف الحكم إليها
 ابتداءً.

(٢) وأن تكون علَّة معسَّى، بأن تكون مؤثَّرة في الحكم.

(٣) وأن تكون علّة حكمًا بحيث يوجد الحكم بعد وجودها من غير تراخ، فإذا وُجدت هذه الأوصاف في شيء واحد كان علّة تامّة، وإلا فعلّة ناقصة، فباعتبار استكمال هذه الأوصاف وعدمه تكون أقسام العلّة سبعة أشار إليها المصنف في زوايا عباراته. ثم العلة حسبة كانت (كطلوع الشمس لوجود النهار) أو شرعية (كالإسكار للحرمة) لا حلاف لأحد في تقدمها على معلولها داتًا وتقاربها معه رماد، كتمارك مركة الإصبع مع حركة الخاتم، وإنما الخلاف في جواز تقدم العنة الشرعية احقيقية على معلولها، وتأخر معلولها عنها تأخرًا رمائيًا

فلعب المحققون إلى أنّها مثل العقلة العقلية في اشتراط المقارمة مع حكمها رمانًا، وإليه أشار المصنف بقوله: وليس من صفة العلّة الحقيقية تقدمها على المكم (زمانًا) بل الواجب اقترابها معه كمقاربة الاستطاعة مع الفعل عند، يمي أنّ الواجب في العلّة الشرعية الحقيقية هو اقتران العلّة والحكم زمانًا عندما، كما أن الواجب في الاستطاعة والفعل هو اقترانهما زمانًا عند جميع أهل السنّة ، فهذه أي المألة المقيقية الشرعية المتقدمة على حكمها داتًا والمقاربة معه زمانًا فهذا هو القسم الأول من الأقسام السبعة للعلّة ، والثاني ما كان علة اسمًا ومعنى وحكمًا.

وإذا تراخى الحكم عن علتها لمامع، كما في (بيع العضولي) الموقوف (على المجارة المالك) والبيع بشرط الخيار (خيار البائع أو المشترى) كان ذلك البيع علة للحكم (الملك) اسمًا ومعنى، ولا يكون علة حكمًا لتأخر الحكم عنها، والدليل على كون البيع في المثالين علة لا سبًا، أن المانع (عدم إذن المالك وإسفاط الخيار) إذا زال، وجب الحكم أي الملك بهذا البيع من أصل العقد أي بعد الإيجاب والقبول، حتى يستحقه المشترى بزوائد، (أي بما زاد على المبيع من الولد أو غيره عن التوقف والخيار) وهذا هو القسم الثالث للعلة.

(١) وكذلك أى مثل البيع الموقوف والبيع بشرط الخيار عقد الإجارة علّه لملك التفعة للمستأجر وملك الأجرة للمؤجر، فهو علّة اسما ومعنى لا حكماً؛ لأن للفعة لا تحصل بمجرد العقد لأن العقد ورد على المعدوم وهو المنفعة، بل تحدث للفع تعرب وساحة فساعة، ويوماً فيوماً.

(٢) وكذلك يثبت ملك الأجرة للمؤجر بعد استكمال المنفعة، وإكمال المدة الموجود عدد استكمال المنفعة، وإكمال المدة الموطنة، وطفات ولكونه علم الثالث (من العلة)، ولهذا أي ولكونه علم

اسمًا ومعنى صح معجل الأجرة، فيظهر بعض اثار العلّة دون كلّها لأبها علم باقصه، لكه (عهد الإحاره) تُشه الأساب لأن فيه معنى الإصافة، يعنى هد العقد وإن صح في الحال بإصافته إلى العبر التي هي محل المهمة، لكنّه في حق الملك (ملث المهعة) عبرلة المصاف إلى رمان وجود المنعمة، فكأنّه صعفد وقت وجود المنعقة، فصار كالسبب الذي يكون طريقًا إلى الحكم وهو المهعة، حتى لا يستبد حكمه، أي لا يشت حكمه مستبدًا ومصافًا إلى وقت العقدة لأن إقامة العبر المستأجرة مقام المهعة، إنما تكون لصحة الإيحاب والقبول دون الحكم، من العقد في حق المعقود عديه بمرلة المصاف إلى معدوم، وهذه علامة شبهه بالسبب

(٣) وكدلك أى مثل عقد الإجارة كلّ إيجاب مصاف إلى وقت، كالعلاق المصاف (المعلق) إلى وقت، والبدر المصاف إلى وقت في المستقبل، تكون علّة اسمًا ومعمّى لا حكمًا، أمّا اسمًا فلكونه للحكم المصاف إليه، وأمّ معمّى فلتأثيره في ذلك الحكم، وليس بعلّة حكمًا لتأخر الحكم إلى الرمان المصاف إليه دلك الإيجاب وعدم ثبوته في الحال، لكه أى لكنّ دلك الإيجاب المصاف إلى الوقت يشبه الأسباب مثل عقد الإجارة، هذا هو المثال الثالث للقسم الثالث.

(٤) وكذلك أى مثل المذكور من عقد الإجارة والإيحاب المضاف إلى الوقت مصاب الركاة في أول الحول، فإنه علّة اسما ؛ لأنه وضع له أى لوحوب الركاة، وعلّة معنى لكوبه مؤثراً في حكمه أى في حكم النصاب ؛ لأن العناه الذي يحصل بكمال النصاب يوحب المؤاساة والإحسان إلى العقراء والمساكين، لكنه حعل علّة أى لكن النصاب جُعلِ علّة لوجوب الركاة بصعة النماء أى بأن كان المال الذي بلغ إلى النصاب بامياً، وعلامة النماء هو حولان الحول، قال علي : «لا ركاة في مال حتى يحول عليه الحول، ولا يكون علّة حكماً لتأخر حكمه إلى حولان الحول الذي هو علامة النماء، فلما تراحى حكمه إلى وقت النماء أشبه الأسناب في كونه طريقاً له لا مستلزماً إيّاه، هذا هو المثال الرابع للقسم الثالت

ودكر لمصنف لوجه شبه النصاب بالأسياب دليلين الأول أن الحكم وهو . وحوب الركة إنى يتراحى من أصل النصاب إلى ما ليس بحادث بالنصاب وهو الماء، وإنَّ الماء الحقيقي وهو الدر والنسل والسمن في السائمة، وريادة المال في التحارة، والنماء الحكمي وهو حولان الحول لا يشتان بالنصاب، بن النصاب ينكمل مهما (بالنمائير) وإذا لم يكن ما يتعلق به الحكم وهو المماه حادثٌ بالمال أي العماب تأكد الانفصال بين النصاب والنماء، فقوى شبهه بالسبب، والثابي أن لكم لما تراحي إلى ما هو شبه بالعلل، لأن النماء الذي هو في الحقيقة فصل عني العاء يوحب المؤاساة كأصل الغناء، ويرداد مه اليسر في الواجب،وله أثر في وحوب الركاة من هذا الوجه، قإذا تراحي النصاب إلى ما هو شبه العلل، كان له ن، والأسباب أيضًا، ثم بيَّن المصنف جهة العلية في النصاب وحهة أصالتها، طَالَ ۚ وَلَمَا كَانِ الْحَكُمُ مَتَرَاخِيًّا **إِلَى وَصَفَ لَا يَسْتَقِلُ بِنَفِسَهُ (وَهُوَ الْسَ**فَ) أَشْبُه الصاب العلَل، وكان هذا الشبه (الشبه بالعلل) عاليًّا؛ لأن النصاب أصل والنماء رصف، وشبهه بالسبب لأجل وصفه وهو النماء، فصار شبه النصاب بالعس أقوى لأنه باعتبار نفسه .

وهذا هو حاصل العبارات الآتية قال المعنف: لكنه (النصاب)، جعل علة بعمة النماء، أي بسبب صفة النماء، فلما تراخي حكمه، أي حكم النصاب وهو وجوب الركاة، أشه (النصاب) بالأساب (في تأخير الحكم عنها) ألا يُرى أنه إنما نراحي حكمه (حكم النصاب) إلى وجود ما ليس بحادث به (بالنصاب) وتراحي حكمه ما هو شبيه بالعلل (وهو النماء) لأن له تأثيراً في وجود الحكم كالعلة، ولما كان حكم النصاب متراحياً إلى وصف لا يستقل نعسه، بل هو قائم بالمال وتابع له، أشبه النصاب العلل في كوبه مستقلا ومؤثراً، وكان هذا الشبه (الشبه بالعلل) عالم؛ لأد النصاب (وهو المقدار الخاص من المال) أصل والنماء وصف قائم بالمال النصاب) ومن حكم النصاب أنه لا يظهر وجوب الركاة في أول احول قطعاً ويغيناً؛ لعوات وصف النصاب وهو النماء الذي وقته حولان الحول، بحلاف ما

دكرنا من السوع (السع الموقوف والبع مع الخيار) لأن العله فيها موجودة , كُ ووصفٌ فين الإحارة وقبل إسفاط الخيار، والمراد بوكن البيوع الإنجاب والفنون، والوصف سلامة المنع والنمن والقدرة على تسليمهما إلا أن المانع وهو حق ادلك وسرط الحيار بمنع وحود الحكم من أول العقد، وعند روال المانع يشت الحكم وهو لمنك من أول العقد، ولذلك يملك المشترى المنع بروائدة المتصلة والمنقصلة

وما أشه النصاب العلل، وكان دلك الشه أصلا، كان وجوب الركاة ثانت من الأصل في التقدير (أي حكمًا) لأن الوصف وهوا لنماء متى ثبت ووجد لا يقوم بنفسه، بن يقوم بالموصوف، ويستبد إلى أصل النصاب، وصار النصاب من أول خول متصف به، حتى صح التعجيل في أداء الركاة قبل تمام الحول؛ لوقوع الأداء بعد وحود أصل العلة وهو النصاب، لكه أي المؤدى المستعجل يصير ركاة بعد الحول؛ لعدم وجود وصف العلة وقت الأداء، فإذا تم الحول ونصابه كامل يحسب المؤدى عن الركاة.

(٥) وكدلك أى مثل المصاب مرض الموت في كونه علّة لتعيير الأحكام المتعنقة بذال من تعلق حق الوارث، وحجر المريض عن التنزع، وعن الوصية للوارث، وبالرائد عن الثلث وغيرها، وهو علّة اسمًا ومعيّى، إلا أن حكم ذلك المرض يشت نوصف الاتصال بالموت، يعني يحمل تصرفاته الممنوعة لعوًا بعد موته، فأشه مرضه الأسباب من هذا الوحه، أى من وجه تأخير حكمه إلى مابعد الموت، مثل تأخير الحكم عن السب، وهو أى مرض الموت علّة في الحقيقة، أى اسمًا ومعيّن وحكمًا وإن تأخر حكمه إلى الاتصال بالموت، وشه مرض الموت بالعلل أكثر من شبه النصاب بها؛ إذ الوصف وهو الاتصال بالموت حادث بسب بقس المرض، ووصف النماء في النصاب ما كان حادثًا به، هذا هو وجه قوة شه مرض الموت مارض الموت ما في النصاب ما كان حادثًا به، هذا هو وجه قوة شه مرض الموت بالعلل، هذا مؤل العالم، هذا مؤل القسم الثاني من العلّة.

(٦) وكدلك أى ومثل ما دكرما من النصاب والمرض شراء القريب، فإنه علم للعتق، ولكن نواسطة هي من موحبات الشراء ومقتضياته، وهو الملك؛ لأن

السراء علَّة للملك وهو علَّة للعتق، فكان الشراء (الأجل الواسطة بينه وبين العتق إنسك)علَّة يُنسه السنب، كما أن العلَّة تكون واسطة بين السنب والحكم

وهو (لشراء) كالرمى، فإنه علّة تامة للفتل، لكنه يشنه السبب الأجل تتحلل الواسطة بينه وبين الفتل، وهي تحرك السهم ومصيه وذهانه، وبقوده هي المرمى، وهو لمؤثّر في زهوق الروح، وتراحى الحكم عن الرمى الأجل هذه الوسائط، فكان علّة يشبه السبب مثل شراء الفريب، ومن ثم وحب القصاص على الرامى إلا أن تأخر العتق عي الشراه حكمى، إد الا فصل بين الشراه وثبوت الملك إلا رتبة، وتأخر الفتل عي الرمى زماني، وإذا تعلق الحكم (كالعنق) بوصفين مؤثّرين اكالشراء والملك في المثال المدكور) كان آخرهما وجودًا (وهو الملك) علة حكمًا؛ الأن الحكم عند الوصف الماني، ويكون ذلك الوصف النابي علة معنى أيضًا الأنه مؤثّر في المعنى بواسطة الملك، وللوصف الأول موده، هالشراء علمة معنى، الأنه مؤثّر في المعنى بواسطة الملك، وللوصف الأول من الوصفين المدكورين شبهة الملل، فالشراء وحده يشبه الملّة، لتوقف الملك من الوصفين المدكورين شبهة الملل، فالشراء وحده يشبه الملّة، لتوقف الملك الوصفين المدكورين شبهة الملل، فالشراء وحده يشبه الملّة، لتوقف الملك الوحفين المنتق عليه، وهذه (العلّة حكمًا ومعنى) هو القسم الرابع من العلّة.

(٧) وكذلك تعلق حرمة الربا بالوصفين: أحدهما القدر، وثانيهما الحنس عند، ولهذا قدا: إن حرمة (اللهاء) بيع النسيئة ثبت بأحد وصفى علة الرب، ومجموع القدر والجنس علة مركة، وعلة لحرمة الربا اسما ومعنى وحكما، وهذا هو المثال الثاني للقسم الثاني من العلة، وأما القدر فقط كبيع الحيطة بالشعير أو الحس فقط كبيع الخيطة بالشعير أو الحس فقط كبيع الثوب الهروى بالهروى، إذا كانا من نوع واحد، فعبه شهة العلم فيمنا السناء الذي فيه هضل حكمى، دون الفضل الحقيقى؛ لكونه جزء للملة، لا علة كاملة تامة؛ لأن لربا السيئة شهة العضل، وهو الريادة في المقدار، ولا أن النقد خير من المسيئة ولأن النجار يزيدون في ثمن بيع النسيئة، احتمل البيع مضل الشمن في أحد طرفيه، فيثبت حرمة شبهة الفضل شمه العلة أي بجردها البيع مضل الثمن في أحد طرفيه، فيثبت حرمة شبهة الفضل شمه العلة أي بجردها

التي بشبه العلق، وهو القدر، ففي النساء سبهة ريادة قدر أحد البدلين، وهو النفد الدي له مربه عني المسيئة أو ريادة الثمن لكومه بسيئةً.

(٨) والسهر علة للرحصة اسمًا وحكمًا، لا معنى، فإن المؤثر (العلة معنى) هى المسقة، لكن السبب (وهو السفر) أقيم مقامها تيسيرًا، أمّا اسمًا فإن الرخصة تصاف إلى السفر، حيث يقال: جار الإفطار لأجل السفر، ولزم القصر للمسافر، وأمّا حكمًا فإن الرحصة أثر السفر، وهو مؤثّر فيه بائنًا عن المشقة التي هي علة معنى، هذا هو القسم السادس للعلّة، ولم يذكر القسم السابع والخامس ولم يمثل لهما.

#### أنواع إقامة الشيء مقام غيره

(٩) وإقامة الشيء مقام عيره بوعان: أحدهما: إقامة السبب الداعي مقام المسبب المدعو كإقامة السفر مقام المشقة في إحازة رخصة الإفطار ولروم القصر، وكوقامة المرص مقام تلف النفس واردياد المرص وإحساس المشقة في رحصة النيمم لأن المرض نفسه لا أثر له في الرحصة، بل الموجب للرحصة هو معنى يستلزمه المرض وهو حوف تلف النفس واردياد المرض، فأقيم المرض مقام ذلك المعنى المخمى الذي يتعاوت فيه الناس لتعاوت أحوالهم.

والناس: إقامة الدليل مقام المدلول، كما في الخبر (الإخبار) عن المحبة (أو العداوة) أقيم مقام المحة (أو العداوة) مثال الإحبار عن المحبة في قول الفائل (الأحمق) لامرأته: إن أحبتني فأنت طائق فقالت: أحلك يقع الطلاق، وكما في الطهر أقيم مقام الحاحة في إباحة الطلاق فيه، أي وكذا الطهر الحالي عن الجماع أقيم مقام الحاجة إلى الطلاق، وبيانه أن الطلاق أمر مبعوض في الأصل؛ لما فيه من قطع وصنة الدكاح المسنون، وإيحاش المرأة، ولكن المبعوض المحظور قد يحل ماشرته للضرورة، كشاول الميتة عند المخمصة، وقد يقع الحاحة إلى الطلاق عند المحجر عن إبقاء الدكاح لعدم ترتب فوائده وثمراته، ومخافة إصاعة حقوق الله المنعنقة بالكاح، فشرع الطلاق للحاجة إليه، ثم تلك الحاحة أمر ماطل لا يوقف

ميه، فأميم دليل الحاحة وهو الإقدام على الطلاق هي رمال تجدد الرعمة إليه، رهو الطهر الدى لم يقربها روحها، فأقيم هذا الإقدام نترك الحماع مقام حقيقة مهاحة

الشرط وتعريفه وأمواعه وأحكامه الشرط في اللعة: العلامة، ومنه الشروط ليمكوك؛ لآنها عبلامات لشوت الدّين، ودالّة عبلي صحة المعامنة، ومنه توله تعالى ﴿ فقد حاء أشراطها ﴾ أي علامات الساعة

والله عن الشريعة: فهو عبارة عماً يضاف إليه الحكم وحوداً عنده لا وجوباً من الشريعة: فهو عبارة عماً يضاف إليه الحكم وحوداً عنده لا وجوباً ثم مثّل له المصبّف وقال فالطلاق المعلّق (المشروط) مدحول الدار يوجد ويتحقق سبب قوله: أنت طالق عددخول الدار، لا به أى لا يوجد وقوع الطلاق لأجل دحول الدار،

وقد يقم الشرط مقام العلّة إذا لم يكن في العلّة صلاحية إصافة الحكم إليها ، كحمر البئر في الطريق، فإنه شرط التلف في الحقيقة ؛ لأن ثقل الشيء الهالك علّة لسقوطه، والمشي سبب محض؛ لأنه موصل إلى الشر، ولكنّ الأرض كانت مسكة أي صعبة منعة عمل الثقل وسقوط الشيء الثقيل، فلما حمر صاحب البئر الأرض، فكأنه أرال لمامع عن عمل الثقل، فصار الحفر مزيلا للمامع وإرالة له ، فشت أن احمر هو شرط السقوط، ولكن العلّة (الثقل) ليست بصالحة للحكم وإصفته إليه ؛ لأن الثقل أمر طبعي محلق الله تعالى، فلا تعدّى فيه، والمشي اللي العمر أمر منح بلا شبهة، فلم يصلح المشي الذي هو سبب أن يجعل علّة مواسطة التمر أو وادا لم يعارض الشرط ما هو علّة (وهو الثقل) في إصافة الحكم إليه (إلى الشرط) وللشرط شبه بالعلل لما يتعلق به (مالشرط) من الوجود، أي من وجود الشرط) وللشرط، كما أنه يجدبوجود العلّة أقيم الحمر (الشرط) مقام العلّة المن وجود عنمان النفس والأموال الهالكة جميعًا على الحافر

وأما إذا كانت العلة صالحة الإصافة الحكم إليها، لم يكن الشرط في حكم العلة، وحصل من هذا الكلام (صلاحية إضافة الحكم إلى العلة وعدم صلاحية

الإصافة) تُنوت النوعين (1) الشرط الدى يكون في معنى العلَّة إذا لم تصلح العلَّة لإصافة الحكم إليها (٢) والشرط الذي لا يكون في معنى العلَّة، عل في معنى العلَّة، عل في معنى السب إذا كانت العلَّة صالحة لإصافة الحكم إليها.

#### أقسام الشرط

واعدم أنَّ ما يطلق عليه اسم الشرط، ينقسم نحسب الاستقراء إلى حمسة أقسام. (1) شرط محض (٢) وشرط له حكم العلل (٣) وشرط له حكم السبب (٤) وشرط اسمًا لا حكمًا، فكان شرطًا مجاريًا (٥) وشرط هو بمعنى العلامة الخالصة أي شرط لغوي.

ويتمرّع على هذا الأصل (كون العلّة صالحة لإضافة الحكم إليه، ولم يكن الشرط في معنى العلّة) قول المصنّف:

ولهذا قلد. إن شهود (وجود الشرط) وشهود التعليق شرط إدا رجعوا عن شهادتهم جميعًا بعد الحكم (بعد حكم القاضي بوقوع الطلاق) إنَّ الضمان (صمان المهر) على شهود اليمين (على شهود التعليق بالشرط) لأنهم شهود العلّة .

صورة المسألة: رحل قال لروجته: "إن دحلت الدار، فأست طالق" فشهد قريق بوجود الشرط ودخول المرأة الدار، وشهد قريق آخر (بعد إلكار الروح التعليق) بالتعليق الذي هو يمين عرفًا، ثم حكم القاضى بوقوع العلاق وبوجوب أداء المهر، وحقوق أحرى على الروح، ثم رجع الفريقان عن شهادتهما، فصمان ما أدى الروح لروجته المطلقة بشهادة شهود الكاذبين على شهود التعليق أي عن شهود اليمين؛ لأنهم شهدوا بالعلة (يعني صدور ما يوجب الطلاق بعد وجود الشرط، وليس على شهود دحول الدار شيء لأنهم شهدوا بالشرط، وكذبك أي وكم سقط اعتبار الشرط عند وجود علة صالحة لإصافة الحكم إليه، سقط اعتبار حكم السبب عند اجتماع السبب والعلة الصالحة لإضافة الحكم إليها، كما مى شهود التحيير والاحتيار إذا اجتمعوا عي الطلاق والعتاق، ثم رجعوا بعد الحكم،

ما إن الصمان على شهود الاختيار لأنه هو العلَّة، لا على شهود التحيير الدى يوسيب

صورة المسألة ( إذا شهد شاهدان بأن الروح الفلان قال لروجته احتاري يهيئ في إيقاع الطلاق، وشهد آخرال مأن المرأة احتارت نفسها في نفس المجلس، يم رجع الشهود جميعًا عن شهادتهم بعد الحكم، فإن الصمان (صمان المهر) على شهود الاحتيار لأن الاحتيار علَّة لوقوع الطلاق، والتحبير سبب، وكدلت إدا قال ليده أنت حراً إن شئت، فشهد اثنان على أنَّه قال لعده أنت حراً إن شئت، وشهد أحران بأنَّ العبد شاء العتق أي عتقَ نفسه، ثمَّ رجعوا حميمًا بعد العكم بالاعتاق، فالصمان على شهود اختيار العثق أي ضمان مالية العبد على شهود للثينة؛ لأنه علَّة، والتعليق بالمشيئة سبب، وعلى هذا أي على أن الحكم لايضاف إنى الشرط، إذا كانت العلَّة صالحةً لإصافة الحكم إليها، قلما: إذا احتلف ولي الهالث في البئر واخافر، فقال الحافر: إنه أسقط نعسه، كان القول قوله؛ لأنَّه بتمسُّك بما هو الأصل، وهو صلاحية العلَّة لإضافة الحُكم إليها، ويبكر خلافة الشرط وقيامه مقام العلَّة، بحلاف ما إدا جرح إنسان شخصًا أحر حتى مات، ثم ادَّعي الحارج (عند طلب الدية أو القصاص) الموت بسبب آخر غير جرحه، لايُصدُق لأنه صاحب علمة، فلا يترك العلَّة، ولا يضاف الحكم إلى السبب الدى ادعاء الجيارسع .

وعلى هذا (الأصل الذي بيّنا أن العلّة إذا كانت صالحة لإصافة الحكم إلبها، لا بصاف الحكم إلى الشرط أو السبب) قلنا: إذا حلّ أحد، قيد عبد آس (أو فرس) حتى أبق العبد أو العرس، لم يضمن الحال الموسل قيمة العبد؛ لأن حلّه القبد شرط في الحقيقة، ولكن له حكم السبب؛ لأنّ الحلّ سنق وتقدم الإباق الذي هو علّة النف، هالسب ما يتقدّم، والشرط ما يتأخر، أي السب الحقيقي ما يتقدّم على العلّة؛ لأنه مفض إلى الشيء ووصيلة له، علا بد من أن يكون سابقًا عليه، والشرط خقيقي هو ما يتأخر وجوده صورة عن وجود العلّة، كما أن دحول الدار يتحقق

ويجد قبل أثر أنت طالق ، فقبل دحول الدار وجود أنت طالق موقوف ومعلق.

ثم هو أي حلّ القيد في حكم السب المحص، فلا يكون فيه معنى العلّة؛ لأبه قد اعترض وحدث عليه ما هو علّة قائمة معسها يعنى غير حادثة بالشرط، وتلك العلّة هو الإباق والفرار.

وكان هذا (حلّ القيد) كإرسال من أرسل دابّة في الطريق، فجانت يمة ويسرة، ثمّ أصابت (وأهلكت) شبئًا، لم يصمنه المرسل؛ لأن بالميلان إلى اليمبر أو اليسار عير العلريق الذي أرسلها فيه، فأصابت الشيء بالطريق التي احتارت الدابّة بنعسه، قصار إرساله كالسب، ومشى الدابة على احتيارها كالعلّة، فيصاف الحكم إلى العلّة دون السب،

والمرق بين حلّ الفيد وإرسال الدابة موجود، كما أشار إليه المصنف بقوله "إلا أن المرس صاحب سبب في الأصل، وهذا (الذي حلّ الفيد) صاحب شوط حُعل مُسبّبًا أي موجدًا للسبب باعتبار تقدم الحلّ على الإناق الذي هو علّة، وإلما استويا (صاحب حلّ الفيد، وصاحب الإرسال) في عدم إضافة الحكم إليهما، وعدم وجوب الصمان في الصورتين عليهما.

وبهاءً على هذا الأصل أن العلَّة إذا كانت صالحَةً لإضافة الحكم إليها، لايصاف الحكم إلى السب أو الشرط

قال أبو حيمة وأبو يوسف رحمهما الله فيمن فتح باب الففض، فطر الطير (عن داخله فورًا): إنه (الفاتح) لم يضمن؛ لأن هذا (فتح باب الفقض) شرط حرى مجرى السبب؛ لما قلنا، إن الشرط إذا تقدم، كان له حكم السب، وقد اعترص عليه على هذا الشرط فعل فاعل محتار، وهو الطائر غير منسوب إلى الفاتح؛ لأن الطيران الذي حصل به تلف الطائر، لم يحصل بفتح الناب، بل باحتيار الطير الطيران، فقى الأول وهو فتح الباب سبًا محضًا، قلم يُجعل التلف مصافًا إليه العيران، المعترى بحلاف السقوط في مسألة حفر البئر؛ لأنه لا احتيار للساقط الهالك

مى المقوط، فلا تصنح العلّم (السقوط) إضافة الحكم إليها، فيصاف الحكم إلى الشرط الذي هو الحفر، فيضمن الحافر، نعم، حتى لو أسقط الهالك نفسه في الشر المتيارة، هذر دمه، وإلا يجب على الحافر شيء.

ع- تعريف العُلامة وهي في اللغة: ما يعلم به الشيء، ومنه قوله تعالى فوعلامات وبالبحم هم يهتدون مثالها كعلامات الطريق، والمنارة للمسجد، ويرائدونة هي ما يُعرف به وجود الحكم من غير أن يتعلق به وجوب احكم أو محدده،

ويكون العلامة دليلا على طريق الحكم عند وجودها فقط، مثل التكبيرات في الهيلاة، فإب أعلام على الانتقال من ركن إلى ركن احر، والأدان علم للصلاة، والبية شعار الحج (علامته) و(قد) يسمّى العلامة شرطًا، يعنى بطريق المجاز، ودنك مثل الإحصان في باب الزباء فإن الإحصان إذا ثبت في الزابي أو الرابية، أو كليهما، كان معرّفًا لحكم الرنا وهو الرجم، فأطلق عليه الشرط (يقال الإحصان شرطًا أن الزنا إذا وجيد وتحقق صورة أي ثبت بالاعتراف أو الحمل أو المحصان شرطًا أن الزنا إذا وجيد وتحقق صورة أي ثبت بالاعتراف أو الحمل أو الإحصان في معرفة حكم الرنا علامة يُعرف بها حكمه، مثل وحود الشرط علامة للنحق المشروط ووجوده، ولأجل أن الإحصان علامة لمعرفة حكم الرباء وليس شرط (قلد) لم يصمن شهود الإحصان إذا رجعوا عن شهادتهم بالإحصان دية شرط (قلد) لم يصمن شهود الإحصان إذا رجعوا عن شهادتهم بالإحصان دية الرحوم بحال (سواء رجعوا مع شهود الإحصان إذا رجعوا عن شهادتهم بالإحصان دية المرحوم بحال (سواء رجعوا مع شهود الزبا أو منفردين).

وقد قبل: إحصان الرائي والزانية عبارة عن اجتماع سبعة أشباء: العقل، والبلوغ، والحرية، والنكاح الصحيح، والدخول بالبكاح، وكون كل واحد مهما الأحرفي صفة الإحصان والإسلام.

<sup>(</sup>۱) الأرحكم الراء (الرحم) لا يضاف إلى الإحصان لا وحودًا ولا وحوبًا، فظهر أنه علامه، وليس بشرط

وقال شمس الأثمة شرط الإحصان على الخصوص أمران. لإسلام والدحول بالكاح

## تعريف العقل ومجاله، وعدم كفايته في معرفة الحسن والقبح واستمد ادهمن الشرع

ولم فرع المصنف رحمه الله من بيان الحجم الأربع التي هي حطابات الشارع، ومن بيان ما يتعلق بها من العلل، والأسنات والشروط والأمارات، وهي الأحكام الوصعية، شرع في بيان العقل الذي عليه مدار الإنسانية وأساس التكليف وأصل الفصائل والعواصل، ومنبع العلوم والمسائل؛ لأنّ حطانات الشارع لا تدرك إلا به، ولا يشت أهلية التكليف والمسؤولية من غير العقل، فكان بيان العقل ولوارمه وأحكامه، وبيان العرق بين مدارك العقلاء، وتقصيل مداهيهم، وإبراد حجمهم وبراهينهم، والردّ على من يجعل العقل فوق الشرع، ويقول بإنكار القدر، و على من يجعل العقل فوق الشرع، ويقول بإنكار القدر، و على من يجدر العقل ويأحد نا لجبر والقهر من الواجب الشرعي والعرضي العلمي.

تعريف العقل هو (١) في اللعة. المسع؛ لأنه يمنع الإنسان في القبائح وعماً يُحجله ويضره، و يحمله على مكارم الأحلاق، ومنه العقال الحبل الذي يُربط به رجل الدابة ليمنعه عن المشي.

(۲) وفي الاصطلاح: هو جوهر مجرّد عن المادة لداته، ومتعلّق بها في فعله
ثعلّق الندبّر والتصرّف، ولا يمكن عمله في هذا العالم من غير التعلّق بالمادّة، وهي
الجسم الدي يكون حالا فيه وقائمًا به قيام الفهم والإدراك.

(٣) وهي الشريعة: هو نور في بدن الإنسان (في رأسه أو هي قلبه على احتلاف القولين) يُصيء به طريق يبتدأ به الإنسان من حيث ينتهي إليه درك الحواس، فيطهر المطلوب للقلب، فيدركه القلب متأمله متوهيق الله تعالى، أي يُصيء بدلك النور طريق يبتدئ العقل بدلك النظريق من مواضع يختتم وينتهي إليه .

علم الحواس ودركه، يعنى حين ينتهى عمل الحواس وتعجز عن الإدراك، يبتدأ عمل العقل وإدراكه، ومن هذا قيل: نهاية الحس بداية العقل، وإدا انتهى عمل الحواس والعقل كليهما يبتدأ عمل الشرع، فيأتي الشرع بعلوم قد عجز وتعب العقل والحواس جميعًا عن إدراكها، قال تعالى: ﴿علم الإنسان ما لم يعلم﴾ وقال ﴿ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون﴾ ﴿وعلمك ما لم تكن تعلم﴾ فالعقل كالشمس في الملكوت الظاهر، فإذا بزغت (طلعت الشمس) وبدأ أي ظهر شعاعها، ووضح الطريق كانت العين مدركةً لأجل ضوءها وشعلتها (فالقب أو الدماغ كالعين، والنور الذي خلقه الله تعالى في بدن الإنسان كالشمس في العالم الظاهر) فإدراك القلب مثل رؤية العين، بل أوضح منها بمرّات.

## المذاهب في كفاية العقل وعدمه

وأشار المصلف في أوّل البحث إلى ثلاثة مداهب، ثم صحّع القول، أو المدهب الثالث، وردّ على المدهبين الآخرين (الأول والثاني) قال المصلّف: احتلف الناس (أي أهل القبلة والمسلمين منهم) في العقل أهو من العلل الموجنة أم لا؟

۱- فقالت المعترلة: (۱) العقل علّة موجه لل استحسه، ومحرّمة لما استقبحه، أي العقل موجب كل ما هو حسن عده، ومحرّم كل ما هو قبيح عده (۲) فإيجاب العقل وتحريمه ثانتان قطعًا ويقينًا، يعني بدون تردّد وشك (۳) وهو (المقل) فوق العلل الشرعية، ثم فرّعوا على أصلهم هذا (۱) فلم يجوّروا أن يُثبت بدليل الشرع، ما لا يدركه العقل أو يقبّحه (۲) وجعلوا حطاب الشارع متوحّهًا بفس العقل (۳) وقالوا: لا عدر لمي عقل وأدرك سي التميير (صعيرًا كان أو كبيرًا) في التوقّف عن طلب الحق، ولا في ترك الإيمان، وإن لم يبلغه الدعوة، فأساس الأهلية والتكنيف عدهم هو العقل، فوجوب الإيمان لا يكون موقوقًا عني مجيء الشريعة والدعوة إليها، فمدار جميع المسؤوليات هو العقل عندهم.

٢- وقالت الأشعرية: لا عرة بالعقل أصلا دون السمع، أى دون الدليل السمعيّ، ففرّعوا على هذا الأصل ما يأتي. ومن اعتقد الشرك ولم تبلعه الدعوة، فهو معذور لا يعذّب ﴿وما كنّا معذّبين حتى نبعث رسولا﴾.

"- والقول الصحيح في الباب (في باب رعاية العقل): إن العقل معتبر الإثبات الأهلية، ثمّ ذكر تعريف العقل (كما ذكرناه) ثمّ قال بعد تعريف العقل وتشريح تعريف: وما بالعقل كفاية كما قال أصحاب المذهب الأول، ثمّ فرّع على هذا الأصل مسائل: قال: ولهذا أي ولأجل أنّ العقل ليس بكف في وصع أصول السعادة والشقاوة، قلما إن الصبي (وإن قُبِلَ إيمانه) لكمه عير مكلف بالإيمان، حتى إذا عقلت المراهقة (صارت عاقلة) وهي تحت مسلم (في نكاح

سلم) وبين أنوين مسلمين، ولم تستطع أن تصف وتين الإسلام لم تجعل مرتدة، ولا يُعنى بكونها مرتدة و (غير مسلمة)، ولم تين من روجها المسلم، ولو بلغت كذلك (أى من غير القدرة على بيان الإسلام) لبانت من روجها، وكذا أى مثل ما في الصبى إنه غير مكلف بالإيمان وإن كان عاقلا، نقول في البالغ المدى لم تبعيه المدعوة، إنه غير مكلف بالإيمان بمجرد العقل، وإنه (أى البالغ المدى لم تبلغه الدعوة) إذا لم يصعب إيمانا ولا كفراً (أى لا يعرف الإيمان حتى بيس صرورياته، ولا الكفر حتى يدكر شنائعه) ولم يعتقد على شيء (من الهداية والصلالة) كان معدوراً، وإذا أعانه الله تعالى بالتجربة، وأمهله الله لدرك العواقب لم يكن معدوراً، وإن لم تبلغه الدعوة لأن الإمهال وإدراك مدة التأمل بحرلة دعوة الرس في حق تنبيه القلب عن نوم العهلة، فلا يُعدّر، ألا يُرى أنه لا يرى سه إلا وقد عرف له مصوراً، ألا يرى هذا الكون وصورة المحتفة ليعدم له مكوناً ومصوراً، فيؤمن به؟

وهدا أى إقامة الإمهال وإدراك زمان التأمل مقام الدعوة ههنا على بحو ما قال أبو حبيعة على السفيه ، إذا بلع خمساً وعشرين سنة : "لم يُمتع ماله مه ؛ لأنه قد ستوفى مدة التجربة والامتحان ، فلا بد من أن يزداد به رشداً وليس على حد الإمهال ورمان الامتحان في هذا الباب (في باب التجربة والامتحان) دليل قاطع يُعتمد عليه .

الردعلي المعتزلة والأشعرية

١- فمن جعل العقل حجة موحبة (ننفسه) بحيث يمتنع ورود الشرع بحلاف العقل حتى يحعل الشرع شارحًا وترجمانًا له، فلا دليل له يعتمد عليه.

المام الغاه (العقل) من كل وجده فلا دليل له أيضًا، وهو مذهب الإمام الناسي الذي الذي الذي الله المسلمون ضموا الناسي الذي قوم لم تبلعهم الدعوة، إدا قتلهم المسلمون ضموا دماءهم، فجعل (الشاهعي عن كفرهم عمواً (لعدم بلوغ الدعوة إليهم) هجعلهم

كالمسلمين في أن دماءهم مصوبة كدماء المسلمين (واستدلُ الإمام الشاومي). شوله تعالى ﴿وما كنّا معذّبينُ حتى سعت رسولا﴾).

ودلك أى عدم الدليل لمن ألعي العقل قطعي وواقعي؛ لأن ملعي العقل ومكر صرورته لا يحد في الشرع من دليل يدل على أن العقل عبر معتبر لإئبات الأهلية، فإنّما يلمي العقل بدليل الاجتهاد المني على العقل، فيت قص مدهم؛ لأبه استدل لعدم اعتبار العقل بالعقل، همعني كلامه أن العقل غير معتبر وهو معتبر

وكدلك جَملُ العقل حجةُ موجبةً عير صحيح؛ لأن العقل لا ينفثُ عن الهوى، فلا يصلح أن يكون حجةً بنفسه بحال، من عير تأيد دعوة الرسول والشرع، أو ما يقوم مقامها من إدراك زمان التأمل والتجربة.

وإدا ثبت أنَّ العقل من صفات الأهلية (وشرائطه) قلنا. الكلام في هذا أي في بيان الأهلية ينقسم على قسمين (١) بيان الأهلية (٢) والأمور المعترضة عليها.

تعريف الأهلية وأنواعها ولوازمها: هي في اللغة: صلاحية الإنسان لصدور شيء عنه، وطلبه منه، وقبوله إياه.

وفى الشريعة: هى عبارة عن صلاحيته لوجوب الحقوق المشروعة له (فيما فيه نفعه) وعليه (فيما فيه نفصانه كوجوب الركاة، والعشر، وصدقة الفطر والدّين) فأهلية الإنسان شرعًا. هى صلاحيته لأداء كل ما وجب له أو عليه بإرادته واحتياره.

أنواع الأهلية: وهي نوعان. أحدهما: أهلية الوجوب، والثاني: أهلية الأداء، أما أهلية الوجوب، والثاني: أهلية الأداء، أما أهلية الوجوب فبناءها على قيام الذمة (أن وجود العهد، قال تعالى في ذم المافقين: ﴿لا يرقون في مؤمن إلا ولا دمة ﴾ أي لا يرقبون في مؤمن قرابة ولا عهداً، وإنما يكون بناء أهلية الوجوب على قيام العهد، فإن الأدمى يولد

<sup>(</sup>١) وإنماقيل للعهد الدمة لأن نقصه يوجب الدعّ

ربه دمة (عهد) صالحة لقبول الوجوب له وعلمه بإحماع العقهاء، ماءً على العهد يصى، والدمَّة عبارة عن وصف يصير به الشخص أهلا للإيجاب عليه، والسيحاب له، ساءً على العهد الدي حرى بين العبد والرب يوم الميثاق كما . أحر تعالى عنه بقوله . ﴿وَإِدْ أَحِدْ رَبُّكْ مِنْ مِنْ أَدْمَ مِنْ ظَهُورَهُمْ دَرِّيْتُهُمْ ﴾ إلى زره تعالى ﴿قال ألستُ مرتكم قالوا بلي شهدما)

ون قيل: ما وحه إلرام الحجة بهذه الآية؟ وبنحل لا تتذكر هذا الميثاق، وإن يُفكِّرِهِ وحهدن في دلك؟ قلما: أسماما الله تعالى دلك التلاءً؛ لأن الدنيا دار عيب (الربُّ عن أنصار العباد) وانتلام، وعلينا الإيمان بالعيب، ولو تذكّرناه رال دلك لائتلام، قال الله تعالى في عملنا: ﴿أحصاه الله ونسوه﴾ وثانيًا أن الله تعالى جدُّد هدائعهد ودكرنا بهذا العهد المسي بإرسال الرسل وإنرال الكتب

وأمَّ الحدين في نظن أمَّه فقبل الانقصال والولادة هو جرَّه من أمَّه، يأكل بأكنهاء ويشرب بشربهاء وينتقل من مكان إلى مكان بانتقالهاء عدم يكن للجبين دُمَّة مطلقة (كامنة) حتى صلح ليحب له الحق من الإرث والوصية والعتق والسب، ولم يحب عليه حق لأحد، ولا يطالب بأداء الحقوق، وإدا انعصل (وكِّد) وظهرت له دمَّة مطلقة كان أهلا للوجوب له (على الباس) وللوحوب عليه (من الناس) إلا أن الوجوب عير مقصود بنصبه، بل المقصود منه هو أداءه، ولم يتصور دَلْثُ في حق الطفل الصبيُّ لعجره عقلا وجسمًا، فلا يشت في حقه حكم الوحوب، وهو الأداء ولا عرضه، وهو الائتلاء

فجار أن يبطل الوجوب في حقه لمدم حكمه وهو الأداء، ولعدم عرصه وهو الابتلاء، كما ينعدم الحكم عبد عدم محلَّه، مثل بيع الحرَّ، فالملك في هذا معلوم لأن (احر) ليس عال ومحل للبيع، ولهذا أي ولأجل أن الوجوب لا يثبت عد انتقاء حكمه لم يجب على الكافر شيء من الشرائع التي هي الطاعات الأجل الله يكن أهلا لثواب الأحرة، فلا يتحقق حكم الطاعات، وهو الثواب بعد أهينه له لعدم إنيامه بالطاعات، ولزمه الإيمان لأنّ العمل والشرع جعلاه أهلا

بالإبران؛ لأبه أهل لأدابه ووحوب حجمه، وهو سل التواب، فالخافر أهل لأدر وحوب الإيمان، ولخصول حكمه، وهو التواب في الأحرة (فأهده الطاحات بعد أهلية الإيمان)

ولم يحب على الصبى الإيان عبل أن يعقل العدم أهلية الأداء لأمر عملى مدون المعل، وإذا عفل واحبيل الأداء، علنا، بوجوب أصل الإيان عليه دون وجوب أداء الإيان على وجوب أداء الإيان عالم وجوب أداء الإيان عالم وجوب أداء الإيان عالم السّقوط بعد البلوع بعدر النوم والإعماء، فيسقط وجوب الأداء بعدر الصباء أيضًا حتى صبح أداء الإيان وإطهاره من الصبي من فير تكليف، وكان الصباء أيضًا حتى صبح أداء الإيان وإطهاره من الصبي من فير تكليف، وكان إطهار العبي الأيان وأداءه أداء فرض، ويكون مؤدّاه في حكم الفرض، كأبه أدّى أخمعة، فربّ تعدّ من قرضه، كأبه أدّى ماكان عليه فرصًا

أنواع أعلية الأداء وأماً أهلية الأداء فنوعان - قاصر وكامل، يعني أهنية الأداء القاصر، وأعلية الأداء الكامل.

ولا حلاف في أن الأداه يتعلق مقدرتين قدرة فهم الخطاب وهي بالعقل، وقدرة العمل، وهي بالبدن، والإنسان في أول أحواله هديم القدرتين، لكي فيه استعداد وصلاحية لأن يوحد فيه كل واحدة سهما شيئًا فشيئًا، بحلق الله تعالى فيه إلى أن يبلغ كل واحدة منهما درحة الكمال، فقبل بلوغ درجة الكمال كانت كل واحدة سهما قاصرة كما يكون للصبي المبير قبل البلوغ، وقد يكون إحداهما قاصرة بعد البلوغ كما في المعتوه، فإنه قاصر العقل مثل الصبي وإن كان قوى المدن، ولهذا ألمن بالصبي في حق الأحكام.

مالأهلية الكاملة عبارة صربلوغ القدرتين إلى درجة الكمال، وهو المراد بالاعتدال في لسال الشرع، والأهلية القاصرة صارة عن القدرتين قبل بلوغهما، أو ملوغ أحدهما درجة الكمال (فالمحبوق عديم العقل، والمعتوه قاصر العقل، والصبي قاصر البدل والمقل كليهما).

ولهذا فال المُصِيِّف . أمَّا أَمَلِيةُ الأَدَاءِ القَاصِرِ فَشْتَ بقَدْرَةَ البَدَلَ، [دا كانت

قاصرة قبل البلوع، وكذلك تكون أهلية الأداء قاصرة بعد البلوع فيمن كان معتوها و لأنه بحفرلة الصبي في خفة العقل، فإنه عاقل لم يعتدل عقله، وينتي على الأهلية القاصرة صحة الأداء، وعلى الأهلية الكامنة وحوب الأداء وتوجئه الحطاب، وعلى هذا أي على أن صحة الأداء تنتي على الأهلية القاصرة، قلما إنه منعة محصة (حالصة) من الصبي العاقل الإسلام، وما يكون له منعة محصة (حالصة) من التصرفات المالجة كقول الهنة والصدقة والهدية، والبيع الذي فيه ربح

وقل اله صح من الصبي أداه العبادات البدية من غير عهدة ولروم عديه، يعنى من غير قصاء إذا أفسدها ومن غير لروم إذا شرع فيها، ويملك الصبي العاقل برأى الولى، أى بإدبه وإحارته كل تصرف يتردد بين النفع والصرر كالبيع وبحوه من الإجارة والنكاح والشركة، ودلك أى حوار تصرف الصبي بعد إدن الولى باعتبار أن نقصان رأيه (رأى الصبي) انجر (استكمل) برأى الولى وإدنه، فصار كالبالع في ذلك في قول أبي حيفة "

ثم استدل المصلف على قوله إن نقصان رأيه ابحر برأى الولى بقوله: الايرى أنه (أبا حيمة) صحّح بيع الصبى من الأجاب بعن فاحش (أي شمن قليل عن سعر البلد) (هذا التصحيح في رواية عنه حلاقًا لصاحبيه، فإن بيع الصبي العاقل من الأجاب بقبن فاحش لا ينقد علمماه لأن تعود تصرّفه موقوف على انصمام رأى الولى إلى رأيه ولم يوجد.

ورد (أبو حيمة): بيع الصبي العاقل مع وليه معبى عاحش مى رواية أحرى اعتباراً لشبهة البيابة في موضع التهمة، ودلك أن الصبي في الملك أصل الآنه مالك حقيقة، ونفس العقل والرأى تانت له، فيئيه تصرفه تصرف المالك من هذا الوجه، ويُشه تصرف المالك من هذا الوجه، ويُشه تصرف الوكيل من حيث إن في رأيه خعلا ينجبر دلك برأى الولى، فئت شبهة البيابة في تصرفه نظراً إلى الوصف (وصف انجبار رأيه برأى الولى) عاعتبرت شبهة البيانة في موضع التهمة، وهو تصرف مع الولى، إد يتمكن فيه تهمة أن الولى أنه أدن له بالبيع نغين فاحش ليحصل به مقصوده، وهو الأحد شمن قليل، ولم يقصد بالإدن النظر للصبي، وعلى هذا (الأصل أن ما فيه احتمال صرر لايملكه

الصبى بنعسه إلا برأى الولى) قلبا في الصبى المحجور عليه إنه إذا قبل الوكالة لعيره صبح، ولم يلزمه العهدة أي الأحكام التي تتعلق بالوكالة من تسليم المبيع والثمن والخصومة وبحوها؛ لأن في إلزامها معنى الصرر، ولا يشت دلك في الأهلية القاصرة، وفي قبول الوكالة بإدن الولى تلزمه

وأماً إذا أوصى الصبيّ بشيء من أعمال البرّ بطلت وصيته عدد، حلاقاً للشاهعيّ، والتقييد بأعمال البرّ لأحل إطهار الخلاف في إيصاءه بالبرّ، وإلا فوصيته باطلة عدد مطلقاً، سواء كانت بأعمال البرّ أو بأعمال الإثم، فوصيته عددا باطلة، وإن كان فيه بقع ظاهر، لأنّ الإرث شرع بقعاً للمورث؛ لأنه صدقة في حقه، ألا يرى أنه (ترك الميراث) شرع في حق الصبيّ أيصاً، بأن ما ترك بعد موته فهو لوارث، وفي الانتقال من الإرث إلى الإيصاء بعني في ترك انتقال التركة بالإرث، والانتقال بالوصية ترك الأفصل يقياً، إلا أنه (الإيصاء) شرع في حق البالغ كما شرع له جواز الطلاق والعتاق والهية والغرص (الإقراص)، ونم يشرع فلك المذكور في حق الصبيّ (بدون الحاجة، وأمّا عند الحاجة فمشروع له أيضاً) ولم يملك ذلك، أي ما هو ضرر محض على الصبيّ غيره (عير الصبي كالولي والوصي) ماحلا الإقراض (إقراض مال الصبيّ) فإن القاصي يملكه لوقرع كالأمن عن الهلاكة بولاية القاضي.

وأمّا الردّة من الصبى العاقل همعتبرة عير مهدّرة في حق إجراء أحكام الدي والأحرة عد أبي حبيعة ومحمد عنه وأمّا عد أبي يوسف والشاهم عتبرة، ويجرى باعتبارها وإحراء أحكامها في الدياء وأمّا في أحكام الآحرة فهي معتبرة، ويجرى على الصبي المرتد العاقل أحكام الآحرة، وأشار المصنف إلى مذهب الطرفين، فقال: وأمّا الردّة فلا تحتمل العمو في أحكام الآخرة، ويلرمه من أحكام الديا عدهما (الطرفين) حلاقًا لأبي يوسف، ثمّ يستدل المصنف لمذهب أبي حيفة ومحمد بقوله، فإنّما يلزم الصبي العاقل المرتد من أحكام الديا عدهما كحرمان الميراث ووقوع الفرقة بيه وبين روجتها لأجل الحكم يصحة الارتداد عه لا قصداً إليه، أي لا لأجل أنه قصد الارتداد، يعنى هذه الأحكام من لوارم فعل الارتداد،

وليس من لوارم قصده؛ لأن قصد الصبي لا اعتبار له لقله عقله، فلم يصح عن مثل دلك الصبي الارتداد، كما إذا ثبت ارتداده تبعًا لأنويه، بأن كان أنواه مسممين فرئدا، فيحكم بارتداد الصبي تبعًا، ولا يعتبر قصده، فوقع عليه من الحراء ما وقع جراءً لارمًا لمعن الارتداد (فإذا ارتد البالع، فالحراء الواجب عليه إنى يكون لأحل قصده وقعنه، وإذا ارتد الصبي، يجب الحراء لأجل فعله فقط؛ لأن هذا الحراء من لوارم فعن الارتداد سواء كان بالقصد أو بعيره).

## بيان العوارض على الأهلية وموامعها وأنواعها

وتدك العوارض بوعان مساوى (عير مكتسب) ومكتسب يعرض بعد الكسب، وأماً العوارض السسماوية فأحد عشر أمراً. الصعر، والحبوب، والعته، والسيان، والنوم، والإعمام، والرق، والمرض، والحيض، والمعاس، والموت.

وأماً العارض المكتب فإنه بوعان مكتب من المكلف نفسه، ومكتسب من غيره، فالعارض المكتب منه نفسه بحو الحهل والسفه، والسكر، والهرل، والخطأ، والسفر، وأما المكتب من غيره فهو الإكراه؛ لأن الإكراه يكون من العير، وهو عنى توعين. الإكراه بما فيه إلحاد، أي حوف تلف النفس أو حوف تلف عصو من أعضاده، والإكراه بما ليس فيه إلحاد، أي ليس فيه حوف تنف النفس أو العصو من أعضاده، والإكراه بما ليس فيه إلحاد، أي ليس فيه حوف تنف النفس أو العصو .

١ -- وأمّا الثاني من العوارض السماوية: فهو الحود، ولا يحكن الوقوف على حقيقة الجنون إلا بعد الوقوف على حقيقة العقل، ومحلّه وأفعاله.

التعريف الثالث للعقل: وقد مر تعريفان للعقل في الله، ولذكر هما تعريفًا له ثالثًا، فالعقل معنى (أي وصف) يمكن به الاستدلال من الشاهد إلى العائب، أو من المعدوم إلى المجهول، ويمكن به الاطلاع على الأمور، والتميير بين الحير والشراء ومحله الدماغ (١)

 <sup>(</sup>١) لأن الأطباء (هي المملكة العربية السعودية في الرياض) أحرجوا القلب (حين العمليه الحراحية)
 ووضعوه على الطاولة، ووضعوا بدله قلنًا احر في الحسم، فلم يحتلُ حواسُ المريض وإدراكه

تعريف الحدود: فاخبون هو المعنى الموجب لانعدام آثار العقل، وتعطل أفعاله، والدعث للإنسان على أفعال مضادة للأفعال العقلية من عير صعف في أطرافه، وفتور في سائر أعضاءه.

حكمه وهو (١) يوحب الحجر (المع) عن الأقوال الموحمة للتصوفات الشرعية، كالإقرار بنحق على نفسه، أو دعوى الحق على أحد، والإيجاب والقبول، لأن اعتبارها في الشرع بالعقل والتميير وهو عار عمهما.

(٢) ويسقط به ما كان ضرراً (سباً للمشقة الحسمانية) يحتمل السقوط،
 كالصوم والصلاة، وسائر العبادات لأن عن دمّته نوع قصور لروال العقل،

واحترز نقوله: "ما كان صرراً يحتمل السقوط) عما لا يحتمن السقوط إلا بالأداء أو يوسقاط من له الحق، كصمان المتنفات ووجوب الدية والأرش ونفقة الأقارب.

(٣) وإذا امتد الجنول بأن استوعب أكثر من يوم وليلة مثلا، فصار لروم الأداء (الموجب للقصاء عند فوت الأداء) يؤدى إلى الحرح، يبطل القول بالأداء أي بلروم الأداء دهمًا للمرح في صورة وجوب القضاء، ويتعدم نفس الوجوب أيضاً لابعدام الأداء، فإن فائدة نفس الوجوب هي الأداء، فإذا سقط الأداء، سقط الوجوب أيضاً.

حداً الامتداد: وحداً الامتداد المسقط في الصوم أن يستوعب الجنون الشهر، وهي الصلاة أن يزيد على يوم وليلة، والحداً في الركاة أن يستوعب الحول عنه محمدات، وأقام أنو يوسف الأكثر الحول مقام كله تيسيراً.

(٤) وكلَّ عمل كان حسنًا لا يحتمل عير الجُسن كالإيمان، أو كان قبيحًا
 لا يحتمل الجُسرُ والعمرُ كالكفر فئانت، ومعتبر في حق المجنون، حتى يثنت إيمانه

ولاداكرته، فهذا دليل واضح في العلب الحديد على أنَّ العقل في الدماع دون القلب، وإلى أسنة المهم وانعلم والعقه في المصوص إلى القلب؛ لأن الدماغ يأخد كل شيء من القلب، فهو مركز القوى الكهربائية في جسم الإنسان، وأمَّا الكينات البرقية والكهربائية فكلها في الدماع

تمعًا لأهن بيته، أو تمعًا للمسلمين، ويؤاحد بردَّته تمعًا لأبويه، أو تمعًا للماتر المرتدَّين

٣-الصعر وهو النوع الأول من الأمور العارضة على الأهلية، أما الضعر فونه في أور أحواله مثل الحنون؛ لأنه عديم المقل والتميير، فيسقط عن الصعير ما يسقط عن المحنون من حقوق الله، أما إذا عقل فقد أصاب وحصل صربًا من أهديه الأداء، بكن الصناء عدر مع ذلك (مع إصابة ضرب من الأهلية) فسقط عن الصعير بهذا لعدر ما يحتمل السقوط عن البالع من حقوق الله تعالى، مثل الصلاة والصوم وسائر العددات، ومثل الحدود والكمارات، فإنها تحتمل السقوط بالأعدار، والأمر لكلى في باب الصغير أنه يوضع عنه العهدة أي يسقط عنه عهدة ما يحتمل العقو، فلا يبقى هليه مسؤولية.

والمراد ما العهدة هها لروم ما يوجب العناب والمؤاخدة، ويصبح منه أي مي الصغير أن يناشر سفسه ما ليس فيه لروم وصرد، ويصبح له (للصعير) بأن يناشر عبره لأحله ما لا عهدة فيه، أي لا صرر فيه كقبول الهنة والصدقة عي هو بقع محص الأن الصغر من أسباب المرحمة، فجعل سنا للعقو عن كل عهدة تحتمن العقو المؤدة القوله المؤد المؤلم المؤر كبيرنا عليس مناء وبهذا إلى ولاجل أن الصغر عن الميراث بقتل ولاجل أن الصغر عن الميراث بقتل

ولا يدم على عدم حرمان العبي عن الميراث بقتل مورثه حرمانه عن الميراث الرق و لكفر، يعني تو كان الصبي العاقل رقبقًا، أو ارتد والعياد بالله لا ميرات له عن مورثه، وإنى لا يدم نقصًا عدم حرمانه عن الميراث بقتل المورث، وحرمانه الرق و لكفر لأن الرق يناهى أهلية الإرث، أي لأن الرق مانع عن الإرث مطنقًا، وكذلت الكفر والارتداد يحرم لأجلها عن الإرث؛ لأنه يناهى الولاية، هانكافر لا يكون وارث لدمسلم مطنقًا، صواء كان صبيًا أو مالغًا

وابيد م الحق (حق الإرت) لعدم سنه، وهو الولاية ولعدم أهليته، وهو عدم كونه مسلمً لا يكون جراءً للصبي وعفوله له.

٣- تعريف المتم الثالث من الأمساب السماوية المتم، وهو عبارة عن افة توجب خللا في العقل، فيصير صاحبه مختلط الكلام، فيسنه بعضُ كلامه كلام العقلاء، وبعص كلامه كلام المحاس، فالعته هو حفة العقل، فكما أن الحبوب يشبه أول أحوال الصباء في عدم العقل، يشبه العته احر أحوال الصباء في وحود أصل العقل مع تمكن الخلل فيه، وهذا حاصل ما قال المصنف وأمَّا العته بعد البنوع فمثل الصاء مع العقل في كل الأحكام، حتى إنه (العته) لا يمنع صحة القول وانفعل، كما لا يجمعهما الصباء مع العقل، (١) فيصبح إسلام المعتوه، (٢) وقبوله الوكالة في بيع مال غيره، وطلاق مكوحة غيره، (٣) ويصحُّ منه قبول الهبة كما يصح من الصبيّ، لكنّه (العته) يمنع العهدة، أي ما يوحب إلرام شيء فيه مصرّة كالصاء، فلا يطالب المعتود في الوكالة بالبيع بتسليم المبيع، ولا في الوكالة بالشراء بتسليم الثمن، ولايُردُ عليه المبيع بالعيب، (٤) ويتحمَّل المعتوه صماد ما يستهدك من الأموال، ومن ثمَّ قال المصنف، وأمَّا صنمان ما يستهلك من الأموال، فليس بعهدة، أي ليس بما فيه إلرام مصرّة على الصبيّ والمعتود؛ لأن المعي عمهما عهدة تحتمل العفو في الشرع، وضمان المتلفات لا يحتمل العفو شرعًا؛ لأنه شُرع جبرًا لما استهلك من المال المعصوم، ولهذا قُدَّر بالمثل، وكون المستَهلين صبيًا معذورًا أو معتوهًا لا ينافي عصمة المحل (المال الذي أتلفه صبيٌّ أو معتوه) (٥) ويوضع عنه (عن المعتوه) الخطاب كما يوضع عن الصبيَّ، فلا يجب على المعتوه العبادات، ولايشت في حقه العقوبات، (٦) ويشت الولاية على المعتوه لعيره، كما تثبت على الصبيُّ، (٧) ولا يثبت ولاية المعتوه على عبره؛ لأنه عاجر عن التصرُّف على عبره كما هو عاجز عن التصرف في نفسه.

ولا فرق بين الحنون والصغر في أول أحواله الذي لا عقل قبه للصبيّ، وإنّما يعبرق الحنون والصعر في أن هذا العارض (عارض الحنون) عير محدود، بحلاف عارض الصغراء فإن له حداً وهو النلوع (فمن أحل هذا الفرق) قبل إذا أسلمت مرأة المحلوق الكافر، عُرض الإسلام على أنه أو أنه في الحال حتى يؤمن أحدهما، ويصير المحلون مسلمًا للعًا لأحدهما

ولا يؤحر (في) عرص الإسلام أي لا سنطر إفاقة المحنون حتى تُعرض عده الإسلام الآن فيه إنطال حق المرأة (وهو حق النفريق بعد الإسلام)، ولأنه لسن لإفاقته مدة معينة، تحلاف الصغر، فإن له حداً، وهو النلوع، فبعد النفوع تُعرض عبيه الإسلام، فالصناء مدته محدودة إلى الناوع، فوجب تأجير عرض الإسلام عنى الصبي إلى البلوع فيما إذا أسلمت امرأة الصبي الكافر

وأمّا الصبيّ العاقل والمعتوه العاقل فلا يفترقان أي لا فرق بينهما في وجوب عرص الإسلام عليهما في الحال بعد إسلام روجيهما؛ لأن إسلام الصبيّ العاقل والمعتود العاقل معتبر في الحال؛ لوحود أصل العقل فيهما

٤- السيان وتعريفه وهو الرابع من العوارض السماوية، وهو لعة السهو، وفي الشريعة: هو معنى (صفة) يعترى الإنسان بدون احتياره، فيوجب العفلة عما كان في حفظه بدون احتياره، فيقع في الخطأ، كسيان الصوم في رمضان، وبسيان التسمية عبد الديع.

حكم السيان؛ وأمّا السيان فلا ينافي الوجوب في حق الله تعالى الأنه لأيحل بالأهلية وإيجاب الحقوق على الناسي، ولا يؤدي إلى الإيماع في الحجر، أي لايصير الإنسان به محجورًا، حتى يمتع به الوجوب، فإن الإنسان لا ينسى عباد ب متوالية تدخل في حدّ التكرار، قصار كالنوم، ولكن إذا كان السيان عانًا يلارم بعض الطاعات، كارومه مع الصوم، ولرومه مع الدبح، ولهذا قال المصلف من السيان في الصوم، و(نسيان) التسمية في الدبيحة، جعل من أسنات العفو الأن السيان اعترض وحدث من جهته أي من جانب صاحب الحق، وهو الله تعالى، السيان اعترض وحدث من جهته أي من جانب صاحب الحق، وهو الله تعالى، نحلاف حقوق العباد، فإن السهو لا يكون عفوًا فيها، لأنه ليس من حهتهم، في حقوق العباد، فإن السهو لا يكون عفوًا فيها، لأنه ليس من حهتهم، في حقوق العباد، فإن السهو لا يكون عموًا فيها، لأنه ليس من حهتهم، في حقوق العباد، فإن السهو الا يكون عموًا فيها، لأنه ليس من حهتهم،

وعلى هذا أى بناءً على هذا الأصل أن النسياب العالب جعل عدراً وعمواً في حقوق الله تعالى، قلنا: إن سلام الناسي لما كان عالبًا (فإنه قد يسلم بعد الركعتير بظن أنه أتم صلاته، وقد يسلم بعد ركعة، خصوصاً إذا كان مسبوقًا) لم يقطع سلامه الصلاة باسيًا، بحلاف كلامه ناسيًا في الصلاة، فإنه يقطع الصلاة؛ لأن هيئة المصلى من استقبال القبلة واحتيار موضع خاص، ولماس خاص، وهيئة خاصة مذكّرة له بأنك في الصلاة، فلا يعلب عليه الكلام باسيًا، أي فلا يكون الكلام ناسيًا، أي فلا يكون الكلام ناسيًا، أي فلا يكون الكلام ناسيًا غالبًا في الصلاة،

 ه- النوم وحكمه والخامس من أنواع العوارض السماوية النوم، وأمّا النوم فهو عجز عن استعمال القدرة على الفعل، وينافى الاختيار الدى عليه مدار الفعل.

وحكمه: (١) أنه ينافي الاختيار الذي عليه مدار الأهلية (أهلية الأداء).

(٢) ويوجب تأخير الخطاب للأداء، أى يوجب تأحير الخطاب في حق العمل 
به، وثم يوجب سقوط نفس الوجوب؛ لاحتمال القدرة على الأداء عبد 
الاستيقاظ، واحتمال القصاء بعد خروج الوقت (قال النبي ﷺ: قمن نام من صلاة 
أو نسيها فيلصها إدا ذكر هاء) وهذا دليل واصح على أن نفس الوجوب لا يسقط 
بالنوم والنسيان.

(٣) وكذلك أى كتأجير حطاب الأداء مطلت عباراته أصلا في الطلاق والعدق والإسلام والردّة، أى لا أثر ولا حكم لكلام البائم في نومه، ولا يتحقق ولا يقع بكلامه في النوم شيء لا في الحال ولا في المال.

 (٤) وكذلك لم يتعلق بقراءته وكلامه في الصلاة حكم من الهدد أو الكراهة.

(٥) وكدا إذا قهقه البائم في الصلاة، لا ينقص وضوءه وهو الصحيح.
 ٦- تعريف الإضماء وحكمه: والسادس من أتواع العوارض السماوية.

. الإغماء، وهو فتور طبعي في الدماغ والحسم، يريل القوى، ويعجز به دو العقل عن استعمال (رأيه حقيقة أي كاملا).

وحكمه: أنّه مثل النوم في الأمرين: الأول فوت الاحتيار، والثاني هوت متعمال القدرة، حتى يمع صحة العبارات والأقوال (١) من الإقرار بدين لأحد، ومن دعوى الدين على أحد، (٢) ومن الإقرار بما يوجب عليه الحد كارنا، والسرقة، وشرب الخمر، والقذف، (٣) والإقرار بكلمة الإسلام لو كان قبل الإغماء كافرًا، أو الإقرار بالكفر لو كان قبله مسلمًا، ومع دلك فرق بينه وبين النوم، فإنّ الإغماء أشد وأقوى من النوم في فتور الأعضاء، وفي تعويت الاحتيار، لأن النوم فتور طبعي يكون لاستراحة الجسم وإرالة نصبه وتعبه، وهذا فتور عارض (مرض) ينافي القوة (قوة الدن) أصلا أي كاملا.

(٥) ولهذا أى ولكونه أشدً من النوم كان في الصلاة باقضًا للوضوء في كل الأحوال، سواء كان المغمى عليه قائمًا أو قاعدًا أو مستلقيًا أو مضطجعًا، و النوم في الصلاة يكون ناقضًا في بعض الأحوال كالاستلقاء والاضطجاع.

(١) ويمع الباء أى لو شرع أحد في الصلاة، ثم أعمى عليه بعد حصة من الصلاة، ثم أفاق قبل تمام الصلاة، فتوضأ وجاء إلى مصلاه، فيستأنف صلاته، ولا يسى من الموضع الذي عرض عليه الإعماء فيه، مثل القيام أو الركوع أو غيرهما؛ لأنه من العوارض البادرة، فلا حاجة إلى التحقيف.

واعتبر امتداد الإغماء في حق الصلاة حاصة ، وقدر امتداده في سقوط الصلاة وعدم وجوب القصاء أن يريد على يوم وليلة ، ومعنى خاصة أن سغوط الغضاء بالامتداد يكون في الصلاة دون الصوم ، فإنه لو أعمى عليه جميع الشهر ، ثم أفاق بعد مصى رمصان ، يجب عليه القصاء ؛ لأنه ليس عارضاً كثير الوقوع حتى يحتاج إلى السقوط والتخفيف .

٧-تعريف الرق وأحكامه: والسابح من العوارض السماوية: الرق بأنواعه من الفنّ، والمدتر، والمكاتب، وأم الولد.

تعريف الرقّ. وهو في اللعة: الصعف، يقال، ثوب رقيق أي صعيف السح، ومنه رقّة القلب، فإن القلب الضعيف يتأثّر بسرعة.

وفي عرف الفقهاء هو عبارة عن ضعف حكمي يتهيأ الشخص به لقبول ملك العير عليه، فيصير محلوكًا بالاستيلاء كما يصير الصيد وسائر الماحات محبوكًا بالاستيلاء كما يصير الصيد وسائر الماحات محبوكًا بالاصطباد والإحراز.

واحترر بقوله: ﴿ ضِعف حكمي عن الصعف الحسيَّ، فإن التعدريما يكون أقوى من الحرّ حسَّا، فإن الرقّ لا يوجب حللا في قوة البدن الحسيَّة، ولكن صعفه معمَّى وحكمًا، ولرعاية هذا المعنى قال المصنِّف: وأمَّا الرقُّ فهو عجر حكميَّ، شُرع جراءً (في الأصل في أصل وضعه أي ابتداءه)؛ لاختياره الشرك على التوحيد، والكفر عني الإسلام، لكنه في حالة البقاء (أي بعد إسلام العبد أو الأمة) بقي هذا الحكم عليه وعلى أولاده) وصار من الأمور الحكمية لروال العلَّة وهو الكفر، ويبقى الحكم وهو كونه رقيقًا مع الإسلام أيضًا، وبه أي بهذا العجر الحكمي يصبر المرء عرصة للتمليك (كونه ملكًا للعبر) والانتذال (أي الاستعمال والأحذ والإعطاء بالبيع والشراء والإرث والهبة) وهو (أي كونه رقيقًا) وصف بسيط ومعمى مصدري لايحتمل التجزّي (فإدا كان رقيقًا، يكون كله رقيقًا، وإدا أعتق، يكون كله حرًّا، وبناءً على هذا الأصل قال محمد في "الجامع الصغير") في مجهول السبب إذا أقرَّ أنَّ نصفه عبد فلان: إنَّه يجعل عبدًا كاملا في قبول شهادته وعدمه وفي جميع أحكامه، وكذلك العثق الذي هو ضدَّه لا يقبل التجرَّي (ويشير المصنف إلى أن عدم تجرَّى الرق والعتق هو مذهب الأثمة الثلاثة، ولهدا قال بعد دكر المسألة ﴿ وقال أنو يوسف ومحمد رحمهما الله تعالى . الإعتاق لا يتجرَّى كما لم نتحر انفعاله أي أثره ولارمه وهو العتق، كما أن الاتكسار أثر للكسر، (يقال. كسرته فالكسر) فلا يوجد الالكسار إلا معد الكسر، فكذلك العتق لا يوجد إلا معد الإعتاق، فعدم التجري الملزوم (الإعتاق) يستلزم عدم التجري اللارم (وهو العنق) وقال أبو حنيمة ع: الإعتاق: هو إرالة الملك ومتجزَّئ وتُعَلِّقَ سقوط ذلك الملك

كله عن المحلّ (العند) حكم لا يتجزّى وهو العتق (ويقول أبو حيفة الله الملك متجرى بالاتفاق، فالُفعل المتعلق به وهو الإرالة أيضًا متجرّى فتجرّى المعلول يدل على تجرى علته.

وإدا سقط بالعتق بعص الملك، فقد وجد جزء العلّة، فيتوقف العنق إلى تكميل العلّة، وصار إرالة الملك الذي هو منجري علّة للعتق الدي هو عير منحري، كما أن غسل أعصاء الوضوء لإباحة الصلاة متجري والصلاة عير متحرية إدا صحت الصلاة، صحت كلها، وإذا فسدت، فسدت كلها، وكذلك أعداد الطلاق من واحد إلى ثلاثة منجري، والحرمة العليظة التي تقع بالثلاث عير منجري،

أحكام الرقّ: (١) وهذا الرقّ الذي عجر حكميّ بنافي مالكية المال؛ لقيام المعلوكية على الرقيق من حيث إنه مال، لا من حيث إنه إنسان؛ لأنّ المالكية تنبئ عن القدرة، والمملوكة تنبئ عن العجر، وهما متنافيان (٢) حتى لا يحث العبد والمكاتب التسرى أي شراء الأمة للمضاجعة مثل المكوحة (٣) ولا تقع منهما (العبد والمكاتب) حجة الإسلام أي الحج الفرص الذي هو أحد أركان الإسلام؛ لعدم أصل القدرة وهي المنفع المدية؛ لأنها أي منافع بدن العبد والمكاتب للمولى، فإذا حجّا، يكون بعلا، ولا يقوم عن فرصهما، وإذا رالت قدرتهما لم ينق الوجوب عليهما بدون القدرة، وتكون منافع بدنهما للمولى إلا فيما استشى عيه الوجوب عليهما بدون القدرة، وتكون منافع بدنهما للمولى إلا فيما استشى عيه (على حلاف المولى) من القربات البدية كالصوم والصلاة، فالمنافع البدية فيهما لاتكون ملكاً للمولى لاستشاءها عن حق المولى.

(٤) والرق لا ياهي مالكية غير المال كملك النضع وملك القصاص وحق الحياة وهذا معي قوله: وهو الكاح والدم والحياة (٥) ويناهي الرق كمال الحال أي كمال السيرة في أهلية الكرامات الموضوعة للبشر في الدنيا مثل الدمة في تحمل الديون ولقول مسؤولية الخلافة والإمامة والقصاء والشهادة، وحل نكاح أربع بسوة، والولاية على النفس والمال والمناصب؛ لأن ساء الرق على الدن والهوال، وساء تلك الكرامات على العلم والعصل والمرتبة السامية التي يستحسر بها الإنسان الخلافة والورراة والإمامة والقضاء والإهتاء وعيرها

(١) حتى إلّ دمّته ضعفت برقه، فلم تحتمل الدين بنفسها، بل صُمّت إليه مالية الرقة والكسب (٧) وكذلك الحلّ (حلّ النكاح) ينتقص بالرق، فيكون للحرّ إلى أربع نسوة، حتى إنه يبكح العد امرأتين فقط يعنى نصع الحرّ (٨) وتطلّق الأمة ثنين، (٩) وتنصف العدّة في حق الأمة (١٠) وكذلك يتصف الحرّ (٩) وتطلّق الأمة للين) في حق الأمة، ويتنصف الحدّ لهما، فيضرب العبد والأمة حمسين جلدة (١١) وانتقصت قيمة نفس العبد لأنه أهل للتصرّف في المال واستحقاق اليد عليه، دون ملكه الأد لما كان أحد الملكين (وهو ملك الكاح والطلاق) ثابتًا له، والملك الأحر وهو ملك المالية الماليكون ماقصًا غير منتف عنه مالكلية الأمه يملك اليد والرقية أوجب نقصان بدل أوجب نقصان الدلية وهو مالكية وهو مالكية المال كما تصف دية الحرك لنقصان في أحد صربي المالكية وهو مالكية المال، كما تصف بدل الدم بالأبوثة (فإن دية المرأة نصف دية الرجل) لعدم وجود أحدهما أي أحد ضربي المالكية (وهو مالكية المكاح) لأنّ مالكية المكاح بيد الرجل، ولهذا يكون حق الطلاق له.

وبعد (أى كون العبد أهلا للتصرف في المال واستحقاق اليد عليه) عندما ا لأن المأذون (العبد المأذون) يتصرّف في المال لنفسه، ويجب له الحكم الأصلى للتصرّف وهو اليد على أكسامه، والمولى إنّما يخلف العبد فيما هو من الروائد ا وهو الملك المشروع للتوصّل إلى اليد، أى للوصل إلى اليد والتصرف

ولهدا أى ولأجل أن الملك لا يثبت للعبد، مل المولى يخلفه، جعلنا العبد فى حكم الملك (وهو التصرّف بدًا) وفى حكم بقاء الإدن كالوكيل فى مسائل مرض المولى وفى عامة مسائل المأذون، والرق لا يؤثر فى إرالة عصمة دم العبد، بل دم العبد معصوم مثل دم الحرّ.

وإنى يؤثّر في قيمته أي إنما يؤثّر الرق في نقصان قيمة العد، وإنما يكون عصمة الدم بالإيمان والدار (دار الإسلام) والعبد فيه مثل الحرّ، ولذلك أي لأجل أنّ العند مثل الحرّ في عصمة الدم يقتل الحرّ بالعند قصاصًا. العد) الرق نقصانًا في الحهاد، حتى لا يجب الجهاد عليه (على العد) والعدا العد العد العد العد العد العد في الحج والجهاد عبر مستشاة على المولى، أي يكون فيهما صباع حقوق المولى، ولهذا أي لعدم استطاعة العد في الحهاد لم يستحق العد السهم الكمل من الغنيمة.

۲- والقطعت الولايات كلّها بالرق لآنه عجز حكمى، يعنى لايثبت للعبد الولايات المتعدية، مثل ولاية القصاء والشهادة والترويج والإمامة للعجز الحكمى عنها، وإنما صبح أمان العبد المأذون عبد القتال إدا استأس عبه أحد من الأعداء؛ لأنّ إعطاء الأمان لكونه مأدونًا من جالب مولاه، فيخرج عن أقسام الولاية من قبل، أي من أجن أنه صار شريكًا في العبيمة لأجل الإدن، فيرضخ به لو شارك في انقتال، فلرمه حق الشركة في الغبيمة، ثم تعدى دلك الحق إلى العبر في صورة الأمان، فإدا آمن، فقد أسقط حقة في الغنيمة، وهذا كما يصبح شهادته في هلال رمصان لإلرام الصوم على نفسه أولا، و على غيره ثابيًا.

٣- وعلى هذا الأصل وهو أن الرق لا يناقى مالكية غير المال من الدم والحياة والدكح، يصح إقراره بالحدود والقصاص، وبسرقة المستهلكة التي توجب الفطع، وبالقائمة التي توجب رد المال والقطع صح هذا الإقرار من العبد المأدون، وفي صحة إقرار العبد المحجور بها (بالحدود والقصاص، والإقرار بالسرقة على قسميها احتلاف معروف (١) فعند أبي حنيعة: يصح إقراره بسرقة قائمة أي بسرقة مال قائم في يده، فيقطع يده ويرد المال (٢) وعد أبي يوسف: يصح إقراره في الحدود والقصاص دون المال، فيقطع يده، ويكون المال للمولى (٣) وعد محمد محمد الإيصح أصلا، فلا تجب القطع والرد

الملية المان وعلى أن الرق بنافى كمال الحال والسيرة فى أهلية الكراهات حتى إن ذمته ضعفت برقه بحيث لم يحتمل الدين بنفسه، قلما فى جناية العراهات حتى إن ذمته ضعفت برقه بحيث لم يحتمل الدين بنفسه، قلما فى جناية العبد خطأ: إنه يصير جزاء لجمايته؛ لأن العبد ليس من أهل ضمان ما ليس بمال، العبد خطأ: إنه يصير جزاء لجمايته؛ لأن العبد ليس من أهل ضمان ما ليس بمال، العبد خطأ: إنه يصير عائداً إلى الأصل عبد أبى حيمة أي فيكون

لعدد حراءً خديته، فيسلم إلى المحمى عليه أو إلى ورثة المقتول حطأ، إلا أل يشاء لمولى العداء عوصًا على عده، فيصبر المولى إلى الأصل وهو إعطاء الأرش أو الدية، وهذا عند أبي حبيفة ت، ولم ينظل الأرش الذي هو حق ورثة المقتول به ولاس تعند، وعندهما يصبر بمعنى الحوالة، أي يصبر احتيار المولى العداء بمولة الموالة، كان لعدد أحال بالواجب (وهو أرش الخطأ) على المولى، فيعود المولى بالإفلاس على رقبة العبد.

٨- المرص وحكمه: وأما المرص الذي هو الثام من العوارض السماوية ويعرفه كل أحد، فونه لا يدفى أهلية الحكم، ولا أهلية العبادة، أي لا يدفى ثبوت الحكم ووجوبه مطبقاً، سواء كان من حقوق الله تعالى كالصلاة والركاة، أو من حقوق العباد كالفصاص وتعقة الأزواح والأولاد وعيرها، ولا يدفى العبادة، فونه لا يحل بالعقل، ولا عدمه عن استعمال العقل، حتى صح نكاح المريص وطلاقه وإسلامه، وسائر ما يتعنق بالعبادة، لكن المرض لما كان سبب الموت، والموت علة الحلاقة الورثة والعرماء في مال الميت، كان المرض (إذا اشتد وطهر أثار الموت) من أساب تعلق حق الوارث والعربيم بماله، فيشت بهذا الوجه (لسبية المرض للموت) من الحجر في تصرفات المريض إذا انصل المرض بالموت، ويُستند الحجر إلى أول المرض بقدر ما به صيانة حق الورثة والعرماء من المال، فتصرفاته التي تمنع حق الورثة والعرماء عن المال، فتصرفاته التي تمنع حق الورثة والعرماء عن المال، فتصرفاته التي تمنع حق الورثة والعرماء من المال، فتصرفاته التي تمنع حق الورثة والعرماء من المال، فتصرفاته التي تمنع حق الورثة والعرماء تفسح وتجعل لعواً، والتي كانت رائدة عن حقهما تنفد.

وقيل كل تصرف واقع من المريض (مرض الموت) يحتمل العسع، فإن القول نصحة دلك التصرف واجب في الحال؛ لكمال عقله وحواسه، ثم تدارك ثلث التصرفات (عبد الضرورة) بالنقص والعسخ إذا احتيج إلى التقص فواحب.

وكن تصرف واقع مه لا يحتمل المسح جعل كالمعلق بالموت، فمال التصرف المحتمل للمسخ كالهة والبيع بأقل القيمة والبيع بشرط الخيار، ومثال التصرف عير للحتمل للمسح كإعتاق العد الدى استعرق حق غريم أو وارث، وهد، معنى قوله كالإعتاق إدا وقع على حق عربم أو وارث، فالتصرف المملق

بالموت إذا كان رائدًا عن حتى العربيم والورثة، يكون بافدًا في الحال، كالوصية بالرائد عن مقدار الدين وبالثلث الفارع عبه، والتصرف الذي يتعلق بحقهما، يهنق العبد المستغرق بالدين أو الأقل قيمته عن الثلث، فيكود دلك العبد مي حكم المدير قبل الموت، وبعد الموت يكون حراً، ويسعى في قبمته للعرماء والورثة، ولما كان يرد الإشكال على قوله: إن العبد الذي تعلق به حق العربج أو حق الوارث إذا أعتقه المريض لا يعتق في الحال، والحال أنَّ الراهن إذا أعتق العبد الذي تملَّق به حق المرتبن يعتق في الحال؟

عأجاب المصنَّف عنه بقوله: بحلاف إعتاق الراهن (العبد الذي تعلق به حق الرئهر) حيث ينهد عتقه (في الحال) لأنَّ حق المرئهن ملك البد والحسن استيثاقًا لدينه، دون ملك الرقمة وحق العريم أو الوارث هو ملك الرقمة.

وكان اقتصاء القياس أن لا يملك المريص الصنة، أي تمنيك المال بلا عوص، كالهمة والصدقة والهدية، ولا أداء الحقوق المالية لله تعالى، كالركاة وصدقة المطر والكفارات، ولا الوصية بدلك أي بالصنة وأداء الحقوق المالية، إلا أن الشرع حوّر دلك (أي المدكور من الصلة وأداء الحقوق والوصية) من الثلث مظراً له ورحمةً وقصلامته

ولمَا تولَّى الشَّرع الإيصاء للورثة، أي تكمَّل تعيين سهامهم وبيامه، وأبطل إيصاء المريص المورث لهم (للورثة) بقوله ﷺ؛ الا وصية لوارث؛ بطل الإيصاء الهم بصوره الأربع: أعنى صورةً ومعنى وحقيقةً وشبهةً.

(١) مثال الوصية للوارث صورةً سِع المريض من الوارث شيئًا مما هي يده، وإلى هذا أشار المصنّف فقال حتى لم يصحّ بيعه (بيع المريض) من الوارث أصلا (لا بقيمة مساوية ولا يعيرها) عبد أبي حبيمة ع (٢) مثال الوصية له معنى أن يقرُّ المريص للوارث بشيء من العين أو الدين مما في بده، وإليه أشار المصنَّف بقوله \* وبطل إقراره له (للوارث) وإن حصل باستيده دين الصحة، أي وإد أقرَ المريص بأد <sup>كال له</sup> على أحد الورثة ديبًا في حالة صحته وقال: فاستعيت الدين منه، و هذا

الإقرار عير صحيح لآنه بمكن أن يدعى دلك الوارث بأن الذي أحده عمّى كان استقرص عمّى، فأعطيته قرصاً فالآن أطلب قرصي عليه

(٣) ومثال الوصية للوارث حقيقة بأد يوصى لأحد الورثة مقدارًا أو توعً من
 المال

(٤) ومثال الوصية له شبهة أن يبيع الحنطة الحيدة بالردى، منها لأحد الورثة، وإليه أشار المصلف بقوله: وتقومت الحودة أى تكون الحودة معتبرة ومتقومة في حق الورثة، كما تقومت (تكون متقومة في حق الصعار)، يعنى إدا باع المريص الحيد من الحبوب برديثها من الورثة يكون فيه شبهة الإيصاء، فهو محبوع، كما أن الأب أو الوصى لو باع مال الصعير من نصه أو من عيره الحيد منه بالردى، من حسه، يكون فيه شبهة إتلاف حق الصعير قيمة

٩، ١٠- والتابع الحيص والعاشر العاس أى من العوارض السعاوية ' الحيض والنفاس، أما الحيض والنفاس الذين يعرفهما الساء أكثر من الرجال فإنهما لا يعدمان الأهلية الأداء؛ لأنهما لا يعدمان الأهلية الأداء؛ لأنهما لا يحلان بالدمة والعقل والقدرة، لكن الظهارة عنهما شرط لحوار أداء الصوم والصلاة، فيفوت الأداء بهما، وعا أن في قضاء الصلوات حرح لتصاعمها وكثرتها، مقط بهما (بالحيض والنفاس) أصل الصلاة أي الأداء والقضاء كليهما، ولا حرح في قضاء الصوم، فلم يسقط أصله، فرجب قضاءه.

11- الموت ومن حواتم العوارص السماوية الموت الذي يحتم به الحياة ويدوقه كل متنفّس، ويستقبله كل حيى، وهو عجز حالص يسقط به ما هو من بال النكليف وجوبًا وأداءً، لعوات عرض التكليف بالموت، وهو الأداء عن احتيار، ولهذا، أي ولفوات عرض التكليف بالموت، قلبا: إنه يبطل (يسقط) عنه الركة وسائر أبواع القربات، وإنما يبقى عليه المأثم، وأمّا ما وجب شرعًا على الميت لحاحة عيره قبل الموت، (١) فإن كان دلك الواجب حقًا متعلقًا بالعين مثل المرهون والمعصوبه؛ لأن

فعل العبد غير مقصود، إذ نقصود هو جعل الغين مرهوبة أو مبيعة، فالمعسر هو الغين، لا فعله، فينقى الحق في المرهون و لمعصوب والبينغ والوديعة ببقاء العبن.

(۲) ورن كان دلك الواحب على عيره دياً عبيه بم ين دلك الدين عجرد الدمة حتى سُعِم إليه مال أو ما يؤكد به الدم، وهو دمة الكفيل، ولهدا، أى ولأحل أن دمة اللبت لا تحتمل الدين بنفسها، فإن أبو جيمة على الكفالة بالدين عن الميت لا تحتمل الدين بنفسها، فإن أبو جيمة على الكفالة بالدين عن الميت لا تصبح الدمة الما أو كفيلا، ولأن الكفائة صم الدمة إلى المدمة في المعالمة، ولا دمة للميت حتى تصم إليها دمة الكفيل، فكأن لدين عنه ساقط باعتبار الدين، بحلاف العبد المحجور إذا أقر بالدين، فتكفل عنه رحل، فوله يصبح الأن دمة العبد في حق نفسه كامنة، وإني صمّت إليه مالية الرقبة في حق المولى، حتى إذا طهر الدين على العبد في حق المولى، بأحد حقه من مائية الرقبة.

(٣) وإن كان ما وجب على الميّت شرعًا قبل موته حقّ العير نظريق الصلة، كنفقة المحارم والركاة وصدقة الفظر نظل، أي مقط عنه، إلا أن يوصى به، فيصح إيصاءه من الثلث.

(٤) وأمّا الذي شرع له (أي أجاز له الشرع) بدءً على حاجته، والموت لايمافي الحاجة، فبقى له من مانه ما يقصى به الحاجة من التجهيز والتكفين وشراء موضع القبر وأجرة حفره، ولدلك أي ولأجل حاجاته وديوبه قدّم بعد الموت جهاره يعني إعداد ما يحتاح إليه في غسله وتكفينه ودفته، ثمّ يؤدّى ديونه، ثمّ وصاياه من الثلث، ثمّ وجبت المواريث أي حقوق وسهام الورثة بطريق الخلافة عنه في تصرف الأموال المتروكة، فوجب أداه تلك الحقوق عنه على الترتيب المذكور لأحل النظر والشفقة إليه بعد موته أيضاً.

(۱) ولهدا أي والأجل النظر في حق الميّت بقى عقد الكتابة بعد موت المولى
 وبعد موت المكاتب عن وهاء أي مع ترك مال يكفى لبدل كتابته، (۲) والأجن النظر
 والخير للميّت، قلنا. إنّ المرأة تعسل زوجها بعد الموت، ولو كانت المرأة في

عدَّتها، يعني العدَّة لا تمنع غسل زوجها؛ لأنَّ الروح مالك لها بملكية النكاح، وهي ملكه إلى القصاء العدَّة فيما هو من حواتجه حاصَّة كعسله، بخلاف ما إذا ماتت المرأة؛ لأنها مملوكة له'''، وقد بطلت أهلية المملوكية بالموت (فلا يجوز للزوح ان يعسل المرأة بعد الموت (وقباسا هذا لا يمنع الجواز؛ لأن النبي ﷺ وعد عائشة أن يعسلها لو ماتت قبله، وهي الرواية: أنَّ عليًّا عسل فاطمة بعد موتها)، ولهدا أي ولما دكرما أنَّ ما شُرعَ لحاجة الإنسان بقي بعد موته بقدر ما يقصي به حاحته تَعَلَقَ حق المقتول بالدية، إذا انقلب القصاص مالا بالصلح، وإن كان الأصل هو القصاص، ويثبت الحق للورثة ابتداءً بسبب انعقد للمورث، فتَعَلَّقُ حق المورث المقتول بالدية لحاجته، فكذا يثبت الحق للورثة لحاجتهم؛ لأن القصاص يجب عند القضاء حياة المقتول، وعبد ذلك لا يجب له إلا ما يضطر إليه لحاحته، فعارق الخنف (المال) الأصل (القصاص) لاختلاف حالهما، وكان القصاص حق الورثة ابتداءً؛ لأن المقتول ما كان محتاجًا إلى القصاص، وكان محتاجًا إلى المال لدفع حواتجه بعدا دوت، فلما انقلب القصاص مالا بالصلح، صار حقًّا للمقتول أولا، وللورثة ثانيًا .

الميت باعتبار أحكام الأخرة

وأما أحكام الآخرة فله فيها حكم الأحياء، لأن القبر للميّت في حكم الآخرة كالرحم للماء (للجبين)، والمهد للطفل في حق الدنيا، ووُضع فيه (في القبر) روضة دار (روصة الجنة) أو حفرة تار، ونرجو الله تعالى أن يصيّره لنا روضة بكرمه وقصله.

العوارض المكتسبة وأنواعها وأحكامها

وهي الأمور أو الأوصاف التي تعرص للإنسان بكسبه واختياره، ولها ستة أقسام (كما مر): الجهل، والسفه، والسكر، والهرل، والخطأ، والسفر.

 <sup>(</sup>۱) وكيف تكون غلوكة له؟ ولا يقدر على بيعها وهنتها، ولا يرثها بعد موت الروح، وإنما المملوك لنروح منافع بضعها

ا أما الحهل الذي هو صد العلم والفهم والإدراك فهو وإن كان فطرياً وغير احتداري فهو الذي أحركم من نظون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً، ولكن إنقاءه وعدم إرائته نكسب العبد واحتياره، فلهذا الوجه جعل قسمًا من العوارض الكتسبة، وله أربعة أنواع:

(١) جهل باطل بلا شبهة، وهو الكمر.

وحكمه أنه لا يصلح عدرًا في الأحرة أصلا (لا في العقائد ولا هي لأعمال) لأنّه مكابرة وجحود بعد وصوح الدليل ﴿وجحدوا يها واستيقنتها أنقسهم طلمًا وعلوًا﴾.

(٢) وحهل هو دونه، لكنه باطل لا يصلح عذرًا في الآخرة أيضًا، وهو حهل صاحب الهوى الذي جَعَلُ إلهه ودينه حسب هواه ﴿أفرأيت من اتحد إله هواه وأصله الله على علم﴾ إنما يكون جهله لأجل هواه في صفات الله تعالى وفي أحكام الأخرة.

وجهل الباعى (وهو الدى خرح عن إطاعة الخليمة أو رئيس الدولة الذى يكون على الحق، ويظن الباغى نفسه على الحق والإمام على الناطل) لأنه مخالف للدليل الواضح الدى لا شبة فيه على رعم الخليمة أو رئيس الدولة، إلا أن الباعى متأول لآيات القرآن التى ندل على حقية حليمة المسلمين أو رئيس دولتهم، أو مكر عن الأدلة الوصعية والاحتراعية التى يقدمها أتناع الدولة على حقية الرئيس، وبطلان دعوى الباعى، فكان الباعى في جهله دون جهل صاحب الهوى، لكمه لما كان الباعى من المسلمين، أو عمن يتتحل أى يجعل الإسلام ملة وديناً لنفسه، يعنى يدعى الإسلام، لزمنا مناظرته وإلزامه بإنطال دلائله وإثنات دلائلنا، علم بعمل بتأويله الهاسد، وقلنا: إن الباغى إدا أتلف مال العدل (عير الباعى) أو نفسه ولامعة (جيش) له (للباعى) يضمن ما أتلف، وكدلك أى كوجوب صمان ما أتلف سائر الأحكام التى تلزم المسلمين يلزمه.

وكدلك حهل من حالف في احتهاده الكتاب والسنة المشهورة، أي الطريق المشهورة من عدماء الشريعة، أو عمل بالعريب من السنة على حلاف الكتاب أو السنة المشهورة، فحهده مردود ماطل، ليس بعدر أصلا، مثل الفتوى بيع أمّهات الأولاد، وحل متروك التسمية عمداً، والقصاص بالقسامة، والقصاء بشاهد ويجبر (والله الحكم بجهل الإمام الشاقعي وأمثاله من المتمسكين بالكتاب والسنة مشكل وعجيب).

(٣) والنوع الثالث: جهل يصلح شبهة ، وهو الجهل في موضع الاجتهاد الصحيح ، أو في موضع الشبهة ، أى الجهل في موضع لا يوجد فيه احتهاد صحيح ، بل مجرد شبهة ، مثال الجهل في موضع الاجتهاد الصحيح كالمحتجم الصائم في رمضان ، إذا أفطر على ظنّ أنّ الحجامة أفطرت وأفسدت صومه ، فلا تدرمه الكفارة ؛ لأنه جهل في موضع الاجتهاد ، فإن الحجامة في حالة الصوم عند الأوراعي يفسد الصوم ، فيصلح شبهة في سقوط الكفارة ، والاجتهاد الصحيح عدم فساد الصوم ، ومن ربي مجارية والده على ظنّ أنها تحلّ له ، لا يلزمه احداً ؛

(3) والوع الرابع: جهل يصلح عدرًا، وهو جهل من أسلم في دار الحرب، عاره يكون عدرًا له؛ لعدم العلم بالأحكام الشرعية لأنه عير مقصرً ؛ لخده الدليل عبيه في دار الحرب، وكذلك أى مثل جهل الحربي جهل الوكيل بالتوكيل وجهل المأدون بالإدن، وحهل المحجود بالحجر، و وجهل المعرول بالعرف، وهذا أي الحجر في المأدون والعرل في الوكيل هو المراد من (صدّه) والمراد بالإطلاق بدس التوكيل والإدن، فعي الأول لا ينقذ تصرفهما على الموكل والمولى، وفي الثاني يعد التوكيل والإدن، فعي الأول لا ينقذ تصرفهما على الموكل والمولى، وفي الثاني يعد تصرفهما لعدم علمهما بالعزل والحجر، وكذلك جهل الشميع بالبيع، وجهل تصرفهما لعدم علمهما بالعزل والحجر، وكذلك جهل الشميع بالبيع، وجهل لمولى بحناية العد، وحهل الكر بالإنكاح، وحهل الأمة بخيار العتق، فكلها عذر محلاف الحهل بحيار البلوع على ما عرف، يعنى إدا زوج الصغير أو الصغيرة غير محلاف الحهل بحيار البلوع على ما عرف، يعنى إدا زوج الصغير أو الصغيرة غير

الله واحد من الأولياء، يصبح النكاح، ويشت لهما الحيار في قول أبي حسفه ومحمد ؟ لأن التروح صدر عمل هو قاصر السفقة بالسبة إلى الأب و حد، ودنظهر تأثير لفصور، فيشت لهما الحيار إذا ملكا أمرهما بالسوع، كالأمه إذا عنت، ودلم تعدم بالساكح وقت البلوع، كاد الحهل عدرًا لحفاء الدليل

(٣) والثالث من العوارض المكتسنة: السكر، وهو بوعان (١) سكر بطريق من كثيرت الدواه، وشرب المكره الخمر، وشرب المصطرّ الخمر عطت أو أكله المناء وأبه (هذا السكر) بمرلة الإعماء في أنه ليس على السكران إثم.

(۲) وسكر بطريق محظور وعموع، وإنه (السكر التابي) لا ينافي الخطاب، قال الله تعالى و فيا أيّها الدين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى ولا ينطل شيّة من الأهلية، وتلزمه الأحكام الشرعية، وتنفذ تصرّفاته كلّها إلا الردّة، فونه لا يؤحد به استحسانًا، وكذا لا يعتبر إقراره بحدود الله تعالى حالصة، فإذا ارتذ السكران، وتكلم بكلمة الكفر، لا يحكم بكفره لأن الردة عبارة عن تبديل الاعتقاد، وهو عبر معتقل لا يقوله، وكذا إذا أقر بالحدود اخالصة له تعالى، كوفرار بشرب الخمر، والإقرار بالرب، لا يحدد الأن الرجوع عنه صحيح، والسكر دليل اسرحوع، فلا اعتبار لإقراره لاحتمال الرجوع

وبهدا قال المصنف: لأنّ السكرال لا يكاد بشت على شيء أو قولٍ، فأقيم السكر الذي هو سبب الرجوع مقام الرجوع، فيعمل السكر فيما يحتمل الرجوع وهو الحدود الخالصة لله تعالى، أي لا يؤاحد السكرال بالإقرارية،

رو مدود الماله و المعلم المعلم وهو أن يراد مالشيء عير ما وصع له ، مل ذكر المعط الماله و المعلم المعط المعلم المعط المعلم المعلم المعط المعلم والرضاء مه ، ويوثر الهول فيما يحتمل المقض كالمبع والإحارة ، ودا المحلم والرضاء مه ، ويؤثر الهول فيما يحتمل النقض كالمبع والإحارة ، ودا المحلم المهول بأصل المبع أي اتفقا في السر على أن يظهوا المبع محصور المواسعا على الهول بأصل المبع أي اتفقا في السر على أن يظهوا المبع محصور

الداس، ولا يكون بيهما في الحقيقة بيع، ينعقد البيع فاسدًا غير موجب لعملك، وإن اتصل به القبض؛ لأن البيع هو مبادلة مال بجال بالتراضي، وليس في الهول قصد ولا رصًا، وصار اتفاقهما على الهول بجولة خيار البائع والمشترى، أو كمه إدا شرط الحيار لهما أبدًا، ففي الأول البيع موقوف على إحارة الطرفين، وفي الثاني لاينهد البيع أبدًا، فإذا نقص أحد الهارلين بيعه، انتقض البيع؛ لأن الآحر سكت، وبسكوته لا ينعقد البيع.

وإن أجاراه أى أحار الهارلان كلاهما البيع، جار البيع، لكن عبد أبي حيفة يحد أن يكون وقت الإجارة مقدراً بالثلاثة أى ثلاثة أيام كشوط الخيار، فإن مدّته مقدرة بثلاثة أيام، فأخر مدة الإجارة هو اليوم الثالث، وكدلك الحكم في الخيار المؤيد إد أحراه في البوم الثالث صعّ.

ولو تواضعا (اتمقاهر لا) على البيع بألمى درهم أو على البيع بمائة ديبار على أن يكون الثمن الواقعى بلا هرل في الصورتين ألف درهم، فالهرل باطل، والتسمية (ألف درهم أو مائة ديبار) صحيحة في العصلين (في صورتي ألفي درهم ومائة ديبار) عبد أبي حنيفة ت، وقال صاحباه (تلميذاه): يصح البيع بألف درهم في العصل الأول، وبمائة ديبار في العصل الثاني لإمكان العمل بالمواضعة (بالهزل) في الثمن مع الجدّ (العرم) في أصل العقد في الفصل الأول دون الثاني (أي كاما في أصل العقد في الفصل الأول دون الثاني (أي كاما في الثاني غير هاركين) وإنا نقول (من جانب أبي حنيفة ك): بأنّهما حداً (وعزما) في أصل العقد، و(لكن) العمل بالمواضعة (بالهرل) في الدل يجعله (المدل) شرطاً في فاسداً في البيع، فيصد البيع، فكان العمل بالأصل أولى من العمل بالوصف عبد فارض المواضعة بن عبد البيع، فيصد البيع، فكان العمل بالأصل أولى من العمل بالوصف عبد تعارض المواضعة بن عبد البيع، في الأصل والبدل).

والحاصل أنهما جداً وعرما في العقد، وواصعا أي هزلا في البدل، وهذا أي البيع بحلاف البكاح (بأن هزل الزوجان الأحمقان على البكاح بألهى درهم عنى أن يكون المهر في الحقيقة ألف) حيث يجب الأقل (وهو الألف في المهر) لأن البكاح لايفسد بالشرط العامد (فإن الألف الرائد في البدل شرط فاسد، والبيع يفسد

بانشرط الدسد دون النكاح) فأمكن العمل بالمواضعتين (بالهزلين هرل في أصل العقد، وهزل في البدل في المهر).

ولو دكر (الروحان) في النكاح الدمامير، وعرصهما الدراهم يجب مهر المار؛ لأن الكاح يصح بغير تسمية المهر، فيصح الكاح، ويجب مهر المش، محلاف البيع؛ لأن البيع لا يصح إلا بتسمية النمن، فيجب الإعراض في البيع عن الهران، ويلزم اعتبار التسمية.

ولو هزلا بأصل الكاح أي لو تزوّجا هرلا، فالهرل باطل، والعقد لارم، ركذلك، أي مثل الكاح في أنه يقع بالهزل الطلاق والعتاق، والعمو عن القصاص، واليمين والنذر، فهذه الخمسة تقع بالهرل كما تقع بالجدَّ؛ لقوله ﷺ: اثلاث جدَّهنَّ جدَّ وهرلهنَّ جدَّ الحكاج والطلاق واليمين؛ رواه الترمذي وابن ماجه ، ولأن الهازل مختار للسبب (الذي يقع به هذه الأمور) راص به دون حكمه، واعدم أن الطلاق يشمل العتاق، واليمين يشمل النذر، وحكم هذه الأسباب (الخمسة) لا يحتمل الردُّ بالقسخ والتراخي بخيار الشرط (لأمها صريحة في مدلولها) ألا ترى أنه (أي حكم هذه الأسباب) لا يحتمل حيار الشرط، وأمَّا ما يكون المال فيه مقصودًا مثل الخلع، والعتق على مال، والصلح عن دم العمد، فقددكر في "كتاب الإكراء" من "الأصل" في الخلع أن الطلاق (في حلع الهازل) واقع والمال لازم، وهذا عند أبي يوسف ومحمد<sup>ي</sup> لأن الخلع لا يحتمل خيار الشرط عندهما، وصواء هزلا (الروجان) بأصله (أصل الحلع) أو بقدر الـــدل، أو بجسه من أيّ مال كان، يجب المسمّى عندهما، وصار (الخلع) كالعقد الدي لايحتمل العسخ تبعًا يعمي العقد الذي فيه مال يقبل المسخ، ولكن مدل الخنع تابع للطلاق الدي لا يحتمل الفسح، فلا يحتمل الخلع الفسح، ولو كان الخلع هارلا، وأمَّا عـد أبي حـيفة وإن الطَّلاق (في الحلم) يتوقف على احتيارها مكلُّ حال (أي صواء هرلا بأصله أو بقدر البدل أو بجسه) لأن اختيار المرأة بمنزلة خيار الشرط (هنده)، وقدنُص (صُرّح) عن أبي حنيفة في حيار الشرط في الخلع من جانبها أنَّ

الطلاق لانقع، ولايجب المال إلا أن تشاء المرأة، فيقع الطلاق ويحب الدن، فكدلث ههما، أي مثل الحكم المدكور في الخيار حكم الهرل، لكنّه أي لكن حيار الشرط عير مقدّر بالثلاث في الخلع وأمثاله، وكذلك أي مثل شوت الحكم في الخلع ثوت الحكم في الخلع مواء على مال، والصلح عن دم العمد يعني الكل مواء

ثم إِنّه إِنّها يجب العمل بالمواضعة (بالهول) فيما (في تصرّف) يؤثّر فيه الهول (وهو ما يحتمل النقص كالبيع والإجارة، وما كان المال فيه مقصودًا) إذا اتفقا على الماء (أي ماء التصرّف على المواضعة (على الهول).

أمًا إذا اتفقا (الهارلان) على أنه لم يحصرهما شيء عبد العقد، أو احتلفا (قال أحد الحلا، والأحر، بالهزل) حُمل كلامهما على الحد (في الحال) وجعل القول قول من يدعيه (الحد) في التاني في قول أبي حيفة على خلافًا لهما، فعدهما العمل بالمواضعة أولى.

وأمّا الإقرار فالهول بيطله سواه كان الإقرار بما يحتمل المسح (كالبيع والإجارة) أو بما لا يحتمله (كالطلاق والعتاق) لأنّ الهول يدل على عدم المحبّر به، وكدلث تسليم حق الشقعة بعد الطلب والإشهاد يبطله الهول لأبه (التسليم) من جسس ما يبعل بحيار الشرط (لأبه في معنى التجارة) وكذلك إبراء الغريم يبطله الهول (لأنّ فيه معنى التمليث، ويرتدّ بالرد)

وأنّا الكافر إذا تكلم نكلمة الإسلام، وتبرأ عن دينه هارلا، ينجب أن يُحكم بإيمانه كالمكرّه، أي المُكرّه على الإسلام إذا أسلم يُحكم بإيمانه؛ لأن الإين (هارلا كان أو مكرهًا) بمرلة الإنشاء لا يحتمل حكمه الردّ والتراحي.

السفه وتعريفه وحكمه والرابع من العوارض المكتسبة. السفه، وهو في
 اللغة عبارة عن حفة العقل، والسميه هو حفيف العقل وقليل العهم.

وفي المشريعة. هو عبارة عن اتباع الهوى والعمل بحلاف موجب الشرع، وحلاف دلالة العقل (كذا عرَّفه البردوي) ثم السفه على بوعين الحتياري كما في توله تعالى ﴿ ومن يرعب عن ملّة إبراهيم إلا من سعة نعسه ﴾ فالرعة والإعراص عن ملّة إبراهيم كان احتيارهم ، وغير احتياري كما في قوله تعالى . ﴿ الا إلّهم هم المعها ، ولكن لا يعلمون ﴾ ولو كان سعاهتهم باحتيارهم لعلموه ، فعلم أنه كان في المافقين سفاهة طبعية وعير احتيارية ، وإنما عدّ السفه من العوارض المكتسة باعتبار الموارض المكتسة باعتبارهم . الموع الأول الأن الإعراض عن ملّة إبراهيم كان باحتيارهم .

وحكم السفه: أنّه يحل بالأهلية، ولا يجع شيّ من أحكم الشرع، ولا يوحب الحجر أصلا عند أبي حيفة (سواء كان في تصرّف لا يبطله الهرل كالمرح والعتاق، أو في تصرّف يبطله الهرل كالبيع والإجارة) وكذا لا يوجب الحجر عند عيره فيما لا يبطله الهرل كالكاح والطلاق (لأنّ السفه ليس من عدم المعقر وقلته من الأنه مكابرة العقل معلبة الهوى، فلم يكن السفه سمّا للنظر وردادة الخير له، وإنما يكون الحجر مظراً في حق الضعفاء عقلا وتصرّفاً

وأماً منع المال عن السفيه المبذّر في أول البلوع فقد ثبت بالنص ﴿ولا تؤتوا السمهاء أموالكم﴾ إمّا عقوبة عليه، أو هو غير معقول المعنى، فلا يحتمل المقايسة (أي لا يقاس على هذا السفيه المنذّر في أول البلوع غيره، وإذا كان الحجر عليه عقوبة وجزاءًا، فأيضًا لا يقاس عليه غيره لأن العقوبات فوق القياس).

الحطأ وتعريفه وأحكامه: والخامس من العوارض المكتسبة: الخطأ، والخطأ بعث المقدرة المناوات، و الصوات، هو ما أميت به المقصود (كدا مقل عن الأعشى)

ومى الشريعة (المجموماً صَدَرَ عن الإنسان من غير بسيان ولا إرادة من قول أو معل، ففي السيان لا يكون دكر، وتكون إرادة، وفي الخطأ يكون الماعل داكراً لعمل أو القول الذي يصدر عنه خطأ، ولكن لا يكون له إرادة ما يصدر عنه .

الدليل على المعلى الشرعي هو قوله تعالى ﴿ وما كان لمؤمن أن يقتل مؤت إلا خطأ﴾ وجده خطأ بعي معنق الدب كما في قوله تعالى ﴿إِنَّ فتلهم كان حطأ كبيرًا﴾ وقوله معالى ﴿ بلى من كسب مينة وأحاطت به حطيته ﴾

أحكام الخاطئ (١) فهو نوع عمل حفل عذرًا صالحًا لسقوط حق الله تعالى، إذا حصل ذلك الخطأ عن احتهاد (أي مع احتهاد وسعى عدم وقوع الفعل) وحمل شبهةً دارئةً.

حتى قيل (٢) إنَّ الخاطئ لا يأثم بعمله الخطأ.

(٣) ولا يؤاحد بحدً ولا قصاص، يعتى إذا ربى بامرأة نظن أنها روجته لا حدً
عليه، ولو قتل أحدًا حطأ لا إثم عليه ولا قصاص، لكنه لا ينعث هعله عن صرب
تقصير بصنح سببًا للجراء القاصر وهو الكفارة (والدية)

(٤) وصح طلاقه بأن أراد أن يقول الطعمي، فجرى على لسابه. أنت طالق (٥) ويجب أن ينعقد بيعه كبيع المكرّه بأن جرى على لسابه البيع خطأ، ولكم يعقد بيعاً فاصداً كبيع المكرّه؛ لعدم رضاه بالبيع الذي صدر عه خطأ، فوجب فسع مثل ذلك البيع.

1-السعر والسادس من العوارض المكتسبة التي تصدر من المكلف السفر، ههو من أسباب التحقيف (١) يُؤثّرُ في قصر دوات الأربع (٢) وفي تأخير الصوم إلى غير رمصاب، لكنه لما كان من الأمور المختارة أي من الأمور التي يتعلق وجودها باحتيار العبد وكسبه، ولا يكون موجبًا للإفطار ضرورةً لارمةً (يعني بعد ما تحقق السفر لا يوجب صرورة تدعو إلى الإفطار في رمصان بحيث لا يمكن دفع تمك الصرورة) (ولما كان كذلك) قبل. إنه (إنّ الرحل) إذا أصبح صائمًا وهو مسافر، أو صام مقيم فسافر، لا يباح له الفطر في الصورتين، بخلاف المريض، فوبه إذا بوي الصوم، وتحمل على نفسه مشقة المرض، ثم أراد أن يفطر حل له دلك، وكذا إذا كان صحيحًا من أول اليوم باويًا للصوم، ثم مرض، حلّ له الفطر، لأن أمر سماوي لا اختيار له فيه.

ولو أفطر المسافر في الصورتين المدكورتين، فعليه القصاء، ولا كفارة عليه؟ لأنّ وجود السفر المبيح للإفطار شبهة في جواز الإفطار، فلا تجب الكفارة، وهذا معنى قوله "ولو أفظر (المساقر) كان قيام السفر المبيح شبهة في جوار الإفعار، ملاغيب الكفارة.

ولو أفطر قبل السعر، ثمَّ سافر، لا يسقط عنه الكعارة، يحلاف المريض إدا أبطر في صحَّته، ثم مرض لما قلما. إنَّ السفر من الأمور المختارة، ولا يريل ستحقاق وحوب الصوم عنه، حتى لا يباح له العطر، فلا يصير شبهة في منقوط وجوب الصوم عنه، وأما المرض فأمر سماوي، وإدا وجد آخر البهار يريل وجوب استحقاق الصوم عنه؛ لأنه يباح له العطر ولو كان صائمًا، وزوال استحقاق الوجوب ليس بمتجرئ، فيرول الوجوب من أول اليوم، ولهذا لا كمارة عليه.

٧- الإكراه: وقال المصنف في أول تقسيم العوارض ﴿ وَأَمَّا المُكتسب فإنه إنوعان: منه (أي ما حصل وعرض من كسب المكلَّف نفسه) (كالأمور السئة المذكورة) ومن عيره (أي ما حصل وعرض على المكلِّف من فعل غيره كالإكراه) والأمر السابع من الأمور المكتسة الإكراء، وهو في اللعة: حمل العير وإجباره على أمر يكرهه، ولا يريد مناشرته، ولولا الوعيد والتحويف على تركه

ومي الشريمة: هو الإجبار بوعيد (وتخويف) تلف النفس أو العصو أو لمال على ارتكاب أمر غير مشروع، قال المصنف. وأمَّا الإكراء فنوعان ﴿ (أحدهما) كامل يُفسد الاختيار، ويوجب الإلحاء (أي يوجب سلب النجاة والمعاد أي الإصطرار، ويقال لهذا النوع من الإكراه الملجئ) و (الثاني) قاصر يُعدم الرصاء ولا يوجب الإلجاء والاصطرار، وهذا هو الإكراء غير للجئ.

والإكراه بجملتيه (سوعيه) لايناني الأهلية، ولا يوجب وصع الخطاب عن المكرَّه بحال أي لا أهلية الوجوب، ولا أهلية الأداء؛ لأنه مبتلَى في الحالين؛ لأن المكرَه مبتلَّى، والابتلاء يحقق و (يثبت) الخطاب.

ألا ترى أن (المكرَّه) متردد بين (فرصي) إذا أكره على أكل المبئة أو شرب الخمر، فإن تناول الميتة والحمر فرض لحفظ نفسه (وحظر) إذا أكره على الرنا وقتل النفس المعصومة، فإسهما محظوران وبمبوعان عليه (وإياحةٍ) كما في إكراه الصائم

على إفساد الصوم، فإنه مبيح له الإفطار (ورخصة) كما في الإكراه على كلمة الكفر، فإنه رُحص في إحراء كلمة الكفر ﴿إلا من أكره وقلته مطمئن بالإيان ﴾ ويأثم المكرّه مرّة درتكات الفعل الذي أكره لأجله كما في الإكراه بالربا وقتل النفس، ويؤجر أحرى، كما في الإكراه على أكل الميتة وشرت الخمر، فإنّه يؤحر بارتكات الأكن والشرب لأجل حفظه تفسه، ولو لم يأكل ولم يشرت، فقتل، عوت اثماً، فلا رخصة في الفتل والحرح والربا بعذر الإكراه أصلا، أي لا رحصة في قتل أحد أو جرحه، أو في ارتكاب الزبا بالإكراه قطعاً، ولا حظر في الأكل مع الكامل منه في الميئة والخمر والخرير، ورُحّص في إجراء كلمة الكفر، وإفساد المصلاة والصوم وإثلاقه مال العير، والحاية على الإحرام

ورُخّص في تمكن المرأة الرحل من الربا في الإكراة الكامل (وهو الذي يفسد الاحتيار، ويوجب الإلجاء والاصطرار، ولم يُرخّص الربا للرحل بالإكراة الكامل) وإلى فارق فعلها في الرحصة (لها بالربا في الإكراة الكامل، ولم يرحّص له) لأن سبة الولد لا تنقطع عنها (في صورة الربا إكراها) فلم يكن فعلها في معني قتل وقد الربا بحلاف الرجل، فإن الوقد الموقود من الربا ينقطع سبه عن الرجل، فهو له في معنى القتل، ولأجل العرق بين الرجل والمرأة في الإكراة بالزنا إكراها كاملا أوجب الإكراة بالزنا إكراها كاملا لايوجب الإكراة شبة في حقه في درء الحد، ودفعه عنها دون الرجل، فون الكامل منه لايوجب شبة في حقه في درء الحد، لأنه لم يرحّص له بالربا، فثبت بهذه الجملة (وهي أن الإكراة لا ينافي الأهلية، ولا يوجب سقوط الخطاب، ولا ينافي الاحتيار) أي الإكراة لا يصلح لإنطال حكم شيء من الأقوال كالطلاق، والعنق، والعنق، والبيع جملة ولا لحكم شيء من الأقوال كالطلاق، وإفساد الصوم، والبيع جملة ولا لحكم شيء من الأقوال كالطلاق، وإفساد الصوم، فيشت موجب الإكراء مهذه الحملة، وهذا معني قوله: حملة إلا بدليل غيره كالاستشاء والتعليق بالشرط ووجود المائع وغيرها، على مثال فعل الطائع يتعير حكمه لأجل هذه الأمور.

وإنما يظهر أثر الإكراه في أمرين. الأول: إذا تكامل الإكراه مأن كان ملجنًا

بدأل بنينه الفعل من المكوه -يفتح الراء- إلى المكره الكبير الراء- فيصير الفعل مسودً إلى المكره -تكبير الراء- لا إلى المكره -لفتح الراء-

و لثاني، يطهر أثره إدا كان قاصرًا (لم يكن ملحثًا) في تعويت الرصا كالإكر . بالجبس والقيد

(۱) فيفسد بالإكراه (كاملا كان أو قاصراً) ما يحتمل الفسح، ويتوقف على الرضا متن السع والإجارة (۲) ولا يصبع الأقارير كلّها؛ لأن صحتها تعتمد على قيام (ووحود) المحربة، وقد قامت دلالة أى دليل على عدم وجوده (۳) وإد اتصل الإكراه بقبول المال في الخلع، فإن الطلاق يقع، والمال لا يحب؛ لأن الإكراء يعدم الرصا بالسبب واحكم جميعً، والمال الذي هو سبب يتعدم لعدم الرصا (بالإكراء) فكأن لمال لم يوجد، قوقع الخلع بعير مال، أى لم يجعل المال سببًا ولا الحيم واقعً؛ لأن الإكراء لا يؤثّرُ في القبول بدون سببية الخبع، كطلاق الصعيرة على مال، فإنه يتوقف على قبوله، فودا قبت ، يقع الطلاق الا يجب على الصعيرة مال، فإنه يتوقف على قبوله، فودا قبت ، يقع الطلاق لا يعصل في الهرل عن المال؛ لأن الهرل يمع الرصا مسأنة الخلع؛ لأن الطلاق لا ينفصل في الهرل عن المال؛ لأن الهرل يمع الرصا بالحكم دون السب وهو الخلع، فكان الهرل كشرط الخيار في منع الحكم دون السبب على ما مرّ في بحث الهزل.

(3) وإذا اتصل الإكراه الكامل (أى الملجئ) عا يصلح أن يكون الفاعن به أله لعيره، مثل الإكراه بإتلاف النفس والمال، يسبب فعل الإتلاف إلى المكره -بكسر الراء - ولرمه أى المكره -بكسر الراء - حكم الفعل من القصاص أو العرامة ؛ لأن الإكراه الكامل يفسد الاختيار، والاحتبار الفاسد (اختيار المكرة -معتج الراء -) في معارضة (مقابلة) الاحتيار الصحيح (احتيار المكره -يكسر الراء - كالعدم، فصار المكرة - بكسر الراء - كالعدم، فصار المكرة - بكسر الراء - فيما يحتمل المكرة - بكسر الراء - فيما يحتمل دلك، أى كونه آلة.

وفيما لا يحتمله أي في فعل لا يحتمل أن يكون المكره -بفتح الراه- ألة للكره الكسر الراه- (كالأكل والشرب والوطاء والسب) فلا يستقيم سنة الفعل إلى المكره - كسر الراه- لأن الرحل لا يمكن أن يكون (أكل لأحر أو شرب له أو فعل مدثر أفعاله الحاصة له، فهما لا يقع المعارصة في استحقاق بسبة الحكم؛ لأن الاختيار الصحيح (احتيار المكره - بكسر الراء-) لا يمكن إسباد المعل إليه لعدم إمكان كويه آلة، فيقى المعل الصادر عن المكره - بهتج الراء- مسويًا إلى الاحتيار الماسد، وكدا حكمه (دلك المعل) أيضًا مسبوب إلى الاحتيار الماسد (وهو احتيار المكره "مفتح الراء-).

وذلت الفعل عير الصالح لكون رجل آلة لأحر فيه، مثل الأكل والشرب والوطء والأقوال كلها؛ لأن المم و اللسان لكل أحد يكومان لاستعمال نفسه، فإنه لايتصور أن يأكل الإنساد مقم غيره، وأن يتكلم به، وكذلك أي ومثل ما لا يصلح أن يكون المكره -بفتح الراء- فيه آلة إذا كان نفس الفعل مما يتصوّر أن يكون العاعل فيه آلة لغيره صورةً إلا أن يكون المحلِّ (محلَّ الإكراه) عبر الذي يلاقيه فعل الإتلاف صورةً، وكان دلك (محل الإكراه) يتندَّل مأن يجعل المكره إِلَّهَ لَعيره مثل إكراه المحرم على قتل الصيد، فإنَّ دلك يفتصر على الماعل في حق الإثم والجزاء؛ لأن المكره-بكسر الراء- إنما حمل المكره -نفتح الراء- على أن يجني على إحرام غسه، وهو في دلك لا يصلح ألة لعيره، ولو جُعل المكرَّه آلة لغيره، يصير محلَّ الجماية إحرام المكره، وفيه خلاف المكره لأنه كان أراد الجماية على إحرام المكرِّه، وبطلان الإكراه؛ لعدم حصول عرضه، وعود الأمر إلى للمن الأول، وهو المكره. وحلاصة الكلام: أنَّ المكره -بكسر الراه- أراد أنْ يجبي المكره -نفتح الراه-على إحرام نفسه بقتل الصيد، فأكرهه وقتل الصيد في حالة الإحرام، ففي هذه الصورة لا يمكن أن يكون المكرَّه -بعتج الراء- آلةً للمكره -مكسر الراء- لأنه يتبدل محل الحباية، فيلزم أن المكره أكرهه على إحرام نفسه أي إحرام تفس المكره-مكسر الراء- قصار محلّ الحناية (قتل الصيد) ويطلان الإكراء (إكراه المكره) وعود الأمر إلى المحل الأول (يعني كون الحناية على إحرام المكره حكسر الراء- وهذا كلَّه حطأ، ويقتصر جنابة المكرَّه على إجرامه وعليه الإثم والجراء.

ولهد أى ولأن محل الحالة تبدل بالسبه إلى المكرة، واقتصر عليه الفعل لعدم إمكان الآلية، قلما إن المكرة على الفتل يأثم؛ لآنه يوجب حابة على دين القاتل المناشر، وهو أى الفاتل لا يصلح في تلك الحابة أن يكون الة لعيرة؛ لشدل محل الحدية وهو الذي قتله المكرة لا المكرة الكرة المدر الراء - فيدرم أن يكون مفتول المكرة -بكسر الراء - ولذلك أى ولما قلما إن الفتل يقبصر على الماشر في حق الإثم، قلما في المكرة على البيع والتسليم إن تسليمه يقتصر عليه؛ لأن التسليم تصرف في بيع نفسه بالإنجام، وهو في ذلك لا يصلح آلة لعيرة، ولو جُعل المكرة -نفتح الراء - آلة لعيرة لشدل المحل ولتبدلت دات الفعل لأنه (أى التسليم) حيئة أي حين إذا كان الفاعل آلة لعيرة يصبر عصاً محصاً بانتسانه إلى المكرة حيئة أي حين إذا كان الفاعل آلة لعيرة يصبر عصاً محصاً بانتسانه إلى المكرة

وقد نسبه إلى المكره من حيث هو عصب، وإدا ثبت أنه أى انتقال المعل من المدعن إلى المكره - مكسر الراه - يعنى سنة المعل إلى المكره أمر حكمى لا حسى، صرة إليه استقام ذلك فيما يُعقل ولا يُحس أى يعقل وحوبه من المكره، ولا يحس وحوده منه، قلنا إن المكره على الإعتاق عا فيه إلحاء هو المتكلم بما يعيد العتق من قوله: أنت حر ووجد الكلام منه حسا، ومعنى إتلاف المالية من المكره منقول إلى الدى أكرهه؛ لأنه منفصل عنه في الحملة محتمل للنقل بأصله، وهذا أى ما دكر من تعصيل مسائل الإكراه عتلما.

وقال الشافعي تصرفات المكرة قولا كان (كالطلاق والعتاق والبيع) تكون لموا، إذا كان الإكراه بغير حق؛ لأن صحة القول بالقصد والاحتيار، ليكون ترحمة عما في الضمير، فيبطل عند عدمه، والإكراه بالحس مثل الإكراه بالفتل عده، وإذا وقع الإكراه على الفعل، فإذا تم الإكراه، بطل حكم الفعل عن الفاعل، وغامه بأن يحمل عذراً بيبح له الفعل، فإن أمكن أن يسب إلى المكرة، نسب إليه، وإلا فبطل أصلا، وقد ذكرنا محن أن الإكراه لا يُعدم الاحتيار، ولكه بنتمى به الرصا، ويفسد به الاحتيار إلى ما قررناه، والذي يقع به حتم الكتاب باب حروف المعانى.

### الخاتمة في بيان حروف المعاني

وإنّما حُعل حاتمة الكتاب حروف المعاني؛ لأنّ شطرًا (بعصًا) من مسائل الفقه مسيّ عليها (على حروف المعاني)

ا- وقد ذكر الإمام الشاطبي في هذا الصدد (مناسبة حروف المعاني بأصول المقه) في الحرء الأول من كتابه الموافقات ما يلي. كل مسألة لا يسنى عديه فروع فقهية، فوضعها في أصول العمه عارية (عن العائدة) اهـ

٢- في تسهيل أصول الشاشي للراقم، العوان هكدا ٢

صلة هذا المحت بأصول الفقه وقد عُرّف أصول الفقه بأنه علم نقواعد يتوصّل ب المجتهد إلى استساط الأحكام من الأدلة، و ثلث القواعد على قسمين أصولية، ولعوية، فالقواعد الأصولية إنما أحذت من الكتاب والسنة والإجماع والقياس، (وآثار الصّحابة والتابعين)، والقواعد اللغوية إنما أحدث مما قرّره علماء ومنطومه من طرق دلالة اللعة وفهمها، وأسلومها الخاصة بما يتعلق بمنثور كلام العرب ومنطومه (ص ٢٠٦).

ولا شك أن مأحد كثير من القواعد اللعوية هو حروف المعابي بأبواعها، فكما يبحث في أصول العقه عن القواعد الأصولية، كدلك يبحث فيه عن القواعد اللغوية، وخصّصوا لها بال، اللغوية، وخصّصوا لها بال، كما فعله مؤلف الحسامي هنا.

واعلم أن لفظ الحروف (١) يطلق على الحروف التبيعة والعشرين، التى هى أصل تراكيب الكلام (٢) ويطلق على ما يوصل معابى الأفعال إلى الأسماء (٣) وعلى ما يدل على معنى في غيره كرا في علم البحوء ويسمى النوع الأول حروف التهجي من هجاء الحروف إد عدّدها، ويسمى النابي حروف المعابى له د كرنا من إيصال معانى الأفعال إلى الأسماء (أو لكومها روابط بين معانى الأسماء ومعانى الأفعال) المنال التطبيقي: فإن الباء في مررت بريد الإيصال المرور إلى ريد أو هي رابطة بين "مروت و "ريد ، بخلاف الباء في بكر

و بشر فإنها حرء الكلمة فقط، ولا تدل على معنى أخر، وكذلك الهمره في أريد في الدار فإنها تدل على معنى الاستفهام بحلاف همرة أحمد ، فإنها أحد أجزاء الكلمة، وليس له معنى زائد.

ثم إطلاق لفط الحروف على حميع ما هي هذا الباب بطريق التعليب؛ لأن بعض ما ذكر هنا أسماء كما يأتي:

ثم قال المصلف. وأكثرها (وقوعًا) حروف العطف، والعطف في اللغة. الثنى، ورد أمر إلى آخر، يقال: عطف العود إذا ثنّاه، ورد إلى جانبه الآخر، فعي العطف أيضًا رد المعطوف إلى المعطوف عليه في الحكم، أو ثنى الحكم مرّةً في صمن المعطوف.

## حرفالواو

 ۱- والأصل (العالب) في العطف الواو، وهي لمطلق الحمع عبدنا، أي بدون رعاية الاتصال والترتيب من التقديم والتأجير، وهذا معنى قول المصنف من غير تعريض لمقارنة و لا ترتيب، وعليه (رأى) عامة أهل اللعة وأثمة العتوى

(۱) وإنّما يشت النرتيب (من الطلقات الآنية): من قوله لامرأة أجبية ، إن نكحتها فهي طالق وطالق وطالق، حتى لا يقع مهذا الفول إلا واحدة من قول أبن حيمة خلافًا لصاحبيه ، ضرورة (أي لصرورة) أنّ الطلقة الثانية تعلّقت بالشرط (إن نكحتها) بواسطة الطلقة الأولى ، ولا يكون وقوع الواحدة مقتصى الواو (ومدلولها) وعددهما يقع الثلاث معًا ؛ لأن تعلّقها بالشرط من عبر واسطة

(٢) وفي قول المولى: أعتقت هذه وهذه إلح حواب عن نفص أحر يرد على هذا الأصل، وهو أن رجلا (فصولياً) لو زوّح أمتين لرجل برصاهما من رجل هي عقد أو عقدين يغير إدن مولاهما، كان الكاح موقوقًا على إحارته، فإن أعتقهما المولى بلفظ واحد، بأن قال: أعتقتهما، لا يبطل نكاح واحدة منهما؛ لأن الحمع لم يتحقق بين الحرة والأمة في حال العقد، ولا هي حال الإجارة؛ لأن كلتيهما

حرتان، ولو أعتقهما في كلمتين بأن قال اعتقت هذه، ثم قال بعد رمان للأحرى مثل دلك، بطن نكاح الثانية، ولو أعتقهما بكلام واحد متصل بأن قال اعتقت هذه وهذه، بطل بكاح الثانية، قلو لم توحب الواو الترتيب لما بطل نكاحها، كما لو أعتقهما معًا، فأشار المصنف إلى الحواب وإلى الفرق بين المسألتين، فقال: لم ينظل بكاح الثانية في مسألة الأمتين عقتضى الواو، وإنما بطل بناء على أصل آخر، وهو أن الحمل إذا عُطف بعضها على يعص، ولم يكن في آخر الكلام ما يغير أوله، لا يتوقف أول الكلام على آخره،

وفي قوله: أعتقت هذه وهذه لا يعيّر آحر الكلام أوله الأن عتل الثانية لو ثبت وصح تكاحها، لا يتغيّر نكاح الأولى بوجه، فتعتل الأولى قبل التكلّم بعتل الثانية، فلا تبقى لثانية محلا للكاح الموقوف، وهذا التعصيل الطويل المفروص شرح كلام المصنف الآتي على زعم الشراح وكلامه هذا: "وفي قول المولى: أعتقت هذه وهذه، وقد زوجهما العصولي من رجل، إنما بطل بكح الثانية الأن صدر الكلام لا يتوقف على آحره، إذا لم يكن في آحره ما يغيّر أوله، وعتل الأولى يبطل مُحلية التوقف، فبطل النكاح الثاني قبل التكلّم بعتقها، بحلاف ما إذا ازوج المضولي الأختين في عقدين، فقال الولى، أجزت هذه وهذه، حيث بطلا جميعًا؛ لأن صدر الكلام وضع لجوار النكاح، وإذا ا تصل به آحره، سلب عه الجواز، فصار آحره في حق أوله بمنزلة الشرط، والاستثناء في كونه مغيرًا له.

(٣) وقد تدخل الواو على حملة كاملة بخبرها، فلا تجب المشاركة في الخبر، وذلك مثل قوله: هذه طالق ثلاثًا، وهذه طالق، إنّ الثانية تطلق واحدةً؛ لأن الشركه في الحبر كانت واجبة لافتقار الكلام الثاني، إذا كان باقصًا، فإذا كان كاملا، فقد دهب دليل الشركة، ولهذا قلنا: إنّ الجملة الناقصة تشارك الأولى فيما ثم به الأولى بعينه، حتى قلنا في قوله: إن دحلت الدار، فأنت طالق وطالق إن الثاني يتعلّق بدلك الشرط بعينه، ولا يقتضى الاستبداد به، كأنه أعاده، وإنما يصاد

إليه (إلى الاستبداد) في قوله: "جاءتي ريد وعمرو صرورة أن المثباركه في مجيء واحد لا يتصور ،

(٤) وقد تستعار الواو للحال بمعنى الجمع أيضاً (بين الحال ودى الحال) لأنا الحال تجامع دا الحال، فرعاية المعنى الحقيقي للواو موجودة، قال تعالى فرحتى إدا حادوها وفتحت أبوابها أي أبوابه (أبواب الحنة) معتوجة، وقالوا في قول الرحل أد إلى ألفًا وأبت حراء وفي قولهم للمحربي ابرل وأبت أمن، إن الواو للحال، حتى لا يعتق العبد (المدكور) إلا بالأداء، ولا يأمن الحربي ما لم يبرل.

#### حرف الفاه

٢- والثاني من حروف العطف الفاء، وهي للوصل بين ما قبلها وما بعدها مع كون المعطوف عقيب المعطوف عنيه في الوحود، ولهذا أي والأجل هذا الأصل المعهوم من معنى العاء قبده عن من قال الامرأته: إن دحنت هذه الذار، فهذه الدار، فأنت طالق، إن الشرط (لوقوع الطلاق) أن تدحل المرأة الدار الثانية بعد الأولى من عير تراخ.

وقد تدخل الماه على العلل؛ لأنّ لمعلول يوجد متصلا بعد العلّة، وتدخل على العلل، إدا كانت مما يدوم، فتصير الله، بمعنى التراحى (تراحى العلّة في الدكر).

يقال. أبشر فقد أتنك العوث، فقد دحنت العاء عنى العلَّة وهي إنها العوث والمعاون، وقدَّم الحكم وهو النشارة، ولكن هذا تراح في الذكر لا في الوجود؛ لأن البشارة الحقيقية إنَّما تحصل بعد مجيء العوث وإعاثته.

ولهدا أي والأجل أن الفاء تدحل على العلَّة، قلنا في من قال لعبده. أَدُّ أَلْمَا عالت حرَّ إنه يعتق لمحال؛ لأن العتق دائم، فأشبه المتراحي أي الحكم المتراحي عن العلَّة، وهي أداء الألف.

# حرفاتم

(۱) وأما ثم فللعطف على سبيل التراحى (فعى العاء التعقيب مع الوصل، وفي ثم التراحى بجهلة) و ثم عبد أبى حيفة للتراحى على وجه القطع، كأنه مستألف حكمًا لأحل القول بكمال التراخى (ومعناه أنه يطهر أثره في الحكم والتكلم جميعًا، فكأنه قطع عن سابقه واستؤلف، إنما قال هذا قولا بكمال التراخى؛ لأن هذه الكلمة ثم وضعت لمطلق التراخى، والمراد بالمطلق كماله) وعند صاحبه ثم للتراحى في الوجود دون التكلم، بيانه في من قال لامرأته قبل الدحون بها: أنت طالق ثم طالق ثم طالق إن دحلت الدار، قال أبو حيفة: يقع الأول، ويلعو ما بعده، كأنه سكت على الأول، وقالا يتعلق (الثلاث) جملة وينزلن على الترتيب.

(٢) وقد يُستعار "ثم لمعنى الواو، قال تعالى ﴿ثم كان من الدين أمنوا
 وتواصوا بالصنر وتواصوا بالمرحمة﴾.

## حرفبل

وأمّا بل فموضوع لإثبات ما بعده، والإعراض عمّا قبله، يقال (في المثال): جاءي زيد بل عمرو، أثبت المتكلم مجيء عمرو، وأعرض عن مجيء ريد، وقالوا (أبو حنيفة وصاحباه) جميعًا في من قال لامرأته قبل الدخول بها: إن دحلت الدار فأنت طائق واحدة، بل ثنتين؛ أنّه يقع الثلاث إدا دخلت الدار، بحلاف العطف بالواو عند أبي حنيفة عبث لم يقع إلا واحدة في قوله: إن دحلت الدار فأنت طائق واحدة وثنتين؛ لأن الواو ما وضعت للاستدراك، بل لمطنق العطف؛ فأنت طائق واحدة وثنتين؛ لأن الواو ما وضعت للاستدراك، بل لمطنق العطف؛ لأنّه (أي حرف بل) لما كان لإبطال الأول وإقامة الثاني مقامه، كان من قصيته اتصال الثاني (ثنتين) بالشرط بلا واصطة، لكن بشرط إبطال الأول، وليس في وسعه إفراد الثاني بالشرط ليتصل به بغير واسطة، فيصير بمنزلة وسعه دلك، وفي وسعه إفراد الثاني بالشرط ليتصل به بغير واسطة، فيصير بمنزلة

الحلف بيميتين (قبل بل وبعده)، فيثبت ما في وسعه (وهو إقراد الثاني بالشرط، لاماليس في وسعه، وهو إيطال الأول.

### حرفلكن

وأما "لكن" فللاستدراك بعد النفى (أى لدفع التوهم الناشئ من الكلام السابق) تقول (في المثال) ما جاءنى زيد لكن عمرو، غير أن العطف بـ لكن إنها يستقيم عند اتساق الكلام، فإذا اتسق الكلام (أى ارتبط الكلام) كالمقر له بالعبد يقول: ما كان (ذلك العبد) لى قط لكنه لفلان آخر، تعلق النفى (ما كان لى قط) بالإثبات حتى استحقه الثانى، وإلا أى وإن لم يوجد الاتساق والارتباط لفوات أحد المعنيين، فهو مستأنف كالمزوجة بمائة تقول: لا أجيز النكاح، لكن أجيزه بمائة وخمسين، فإنه ينفسخ العقد (بمائة) لأنه نفى فعل وإثباته بعيته، فلم ينسق الكلام.

# حرف أو

وأمّا أو فتدخل بين اسمين أو فعلين، فيتناول أحد المذكورين، فإن دخلت في الجبر أفضت إلى الشك، وإن دخلت في الابتداء والإنشاء، أوجبت التخبير، نحو جاءني زيد أو عمرو، وقوله تعالى: ﴿إن اقتلوا أنفسكم أو اخرجوا من دياركم ﴾ ففي المثال للشك ، وفي الآية للتخبير، ولهذا أي ولأجل أن كلمة آو لأحد الأمرين المذكورين، قلنا: في من قال: هذا حر أو هذا، إنه لما كان إنشاء يحتمل الخبر، أوجبت التخبير على احتمال أنه بيان أي أوجبت التخبير مع احتمال أنه بيان أي أوجبت التخبير مع احتمال أنه بيان، حتى جُعل البيان إنشاء من وجه، وإظهارًا من وجه،

(٢) وقد تستعار هذه الكلمة (كلمة أو) للعموم (والشعول) فتوجب عموم الأفراد في موضع النفى، وعموم الاجتماع في موضع الإباحة، ولهذا لوحلف: لا يكلم فلانًا أو فلانًا، يحتث إذا كلم أحدهما، ولو قال: لا يكلم أحدًا إلا فلانًا أو فلانًا، كان له أن يكلمهما جيمعًا.

(٣) وقد تجعل (أو) بمعنى "حتى" في نحو قوله: والله لا أدخل هذه الدار، أو أدخل هذه الدار، أو أدخل هذه الدار، حتى لودخل الأخيرة قبل الأولى، انتهت اليمين؛ لأنه تعذر العطف لاختلاف الكلامين من نفى وإثبات، والغاية صالحة؛ لأنّ أول الكلام حظر وتحريم، فلذلك وجب العمل بمجازه (وهو كونها بمعنى حتى).

# حرف حتى

وأمّا حتّى فللغاية، ولهذا قال محمد في "الزيادات" في من قال: عبده حرّ إن لم أضربك حتى تصيحً، إنه يحنث إن امتنع عن الضرب قبل الغاية، وهي الصياح لشدة الضرب.

(٢) واستعير (لفظ حتى) للمجازاة بمعنى لام كى فى قوله: إن لم آتك غدًا حتى تغدينى، حتى إذا أثاه فلم يغده، لم يحنث؛ لأن الإحسان لا يصلح منهيًا ومانعًا للإتيان، بل هو سبب له، فإن كان الفعلان (ما قبل حتى وما بعده) من شخص واحد، كقوله: إن لم آتك حتى أتغدى عندك (عبدى حر) تعلق البر بالفعلين بأن يأتى ويتغدى عنده لأن فعله (وهو التغدى) لا يصلح جزاءً لفعله، وهو الإتيان، فحمل على العطف بحرف الفاء (أى يكون حتى بمعنى الفاء) لأن الغاية (أى مدلول حتى) تجانس التعقيب (وهو مفهوم الفاء) فإن الغاية تكون عقيب المغيا.

ومن جملة حروف المعاني حروف الجرية

# حرف الباء

١- قالباء للإلصاق، ولهذا قلنا في قوله: إن أخبرتني بقدوم فلان قلك كذا،
 إنه يقع على الصدق أي على الخبر الواقع في نفس الأمر.

### حرف على

٢- وعلى للإلزام فى قوله: له على ألف (١) وقد تستعمل للشرط، قال الله تعالى: ﴿يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئا﴾ (٢) وتستعار بمعنى الباء فى المعاوضات المحضة (كالبيع والإجارة والنكاح) لأن الإلصاق (معنى الباء) يناسب اللزوم الذى هو مدلول على "

#### حرفمن

٣- ومن للتبعيض، ولهذا قال أبو حنيفة في من قال: أعتق من عبيدى من شئت عتقه، كان له أن يعتقهم إلا واحداً منهم، بخلاف قوله: أعتق من عبيدى من شاء عتقه، لأنه وصفه بصفة عامة (من شاء) فأسقط الخصوص المفهوم من شئت! لأنه وصفه بصفة عامة (من شاء).

### حرف إلى

٤- وإلى لانتهام الغاية ، سرتُ من البصرة إلى الكوفة .

حرففي

٥- وفي للظرف، ويفرق بين حدّفه وإثباته، فقوله: إن صمت الدهر فعلى كذا، وقع على الأبد أي يحنث إلى الأبد، وفي قوله: إن صمت في الدهر فعلى كذا، يقع على الساعة، وتستعار في للمقارنة في نحو قوله: أنت طالق في دخولك الدار أي مقارنًا بدخول الدار، ومن جملة حروف المعانى حروف الشرط، وحرف إن هو الأصل في باب الشرط.

۱- و "إذا" يصلح للوقت والشرط على السواء عند الكوفيين، وهو قول أبى حنيفة، وعند البصريين (وهو قولهما) هي "كلمة إذا" مثل متى، فإن "كلمة منى "للوقت، لا يسقط الوقت عن مفهومها بحال، ومع ذلك المجازات بها (مجيء الشرط والجزاء) معها لازمة في غير موضع الاستفهام، والمجازات (وقوع الشرط والجزاء) بلفظ "إذا" غير لازمة، بل هي في حيز الجواز.

ومن وما وكلّ وكلّما تدخل في هذا الباب أي في باب الشرط، وفي كلّ معنى الشرط أيضًا من حيث إنّ الاسم الذي يأتي عقبها يوصف بفعل لا محالة ليتم الكلام، وهي أي كلمة كلّ توجب الإحاطة على سبيل الإفراد، ومعنى الإفراد أن يعتبر كل مسمّى بانفراده كأنّه ليس معه غيره.

بحمد الله تعالى ومنه وفضله الجم وكرمه العم بدأت التشريح والتيسير قبل شهرين وربع، وختمته في الليلة الرابعة عشر من شهر محرم الحرام ١٤٢٧هـ بعد صلاة العشاء، فالمستعان والمسؤول في كل مأمول، والمدعو للقبول هو الله تبارك وتعالى.

اللهم مصرف القلوب صرف قلبى إلى طاعتك وحسن عبادتك، رب اجملنى مقيم الصلاة ومن ذريتى، رب توقنى مسلمًا، وألحقنى بالصالحين، اللهم اغفر لها وارحمها واجعلها في المهديين، وتقبّل مساعيها، واجعل أياتك شافعة لها، واجمع بيننا وبين ذرياتنا يوم يقوم عبادك أمامك، رب اغفر لى ولوالدى وللمؤمنين والمؤمنات يوم يقوم الحساب.

وكتبه

محمد أنور بن ميرزا محمد بن دولت محمد بن محمد على ابن قربان محمد بن محمد عظيم بن گدا محمد ابن محمد عظيم البدخشاني المقيم بكراتشي